Predigt zu Ex 3,1-16 in EM-Kirche am 10.11.2002 (Beginn der Okum. Bibelwoche)

Ein Heide fragte einmal Rabbi Josua ben Karechah: ,, Warum wahlte Gott einen Dornbusch,
um mit Mose zu reden? Der Rabbi antwortete: ,,Hatte der Ewige, gelobt sei sein Name, einen
Johannisbrotbaum oder einen Maulbeerbaum gewahlt, so wirdest Du die gleiche Frage
gestellt haben. Doch es ist unmdglich, Dich ohne Antwort fortgehen zu lassen. Daher sage ich
Dir, daB Gott den armlichen und kleinen Dornbusch gewahlt hat, um Dich zu belehren, daR es
auf Erden keinen Platz gibt, an dem Gott nicht anwesend ist. Noch nicht einmal einen
Dornbusch. (Jakob. J. Petuchowski: Es lehrten unsere Meister)

Diese Geschichte aus der judischen Geisteswelt holt das atemberaubende Ereignis in unsere
Alltagswelt. Unser Predigttext beginnt schlieBlich im Alltag des Mose, der ,, die Schafe Jitros,
seines Schwiegervaters weidete”. Und da, ganz unerwartet, wird Mose aus seiner banalen,
alltaglichen Beschéaftigung herausgerissen: Gott spricht ihn an in der Einsamkeit und Stille der
Steppe - nicht im lauten Trubel der geschéftigen Welt, und doch mitten in seinem alltaglichen
Leben. Ob das nicht bereits ein erster Hinweis ist fur uns, dafs wir mitten im Ailtag mit Gott
rechnen sollen, mit ihm rechnen durfen? Was nun folgt, diese merkwirdige Sache mit dem
brennenden Dornbusch, - da ware die Frage sicher falsch gestellt, wirden wir fragen: Ist das
nun wirklich und genau so gewesen: Dal} da ein Dornbusch brannte und doch nicht verbrannte?
Es geht um eine Gotteserfahrung und Gottesbegegnung - und da kann die Bibel nur in Bildern
und Symbolen sprechen. Die Wahrheit dieser Geschichte liegt auf einer anderen Ebene. Das
Bild vom brennenden Dornbusch ist fir mich Ausdruck einer erschitternden Gotteserfahrung,
die mit einer nicht minder erschitternden Selbsterfahrung des Mose verbunden ist.

Eugen Drewermann macht den Vorschlag, den brennenden Dornbusch als ., eine Chiffre fur
Mose selbst und seine eigene schwierige Situation" zu verstehen. ,,Wenn dem so ist", sagte er in
einem seiner VVortrage, .verliert diese Szene nichts an Aussagekraft - weder was Mose, noch den
sich offenbarenden Gott betrifft." Und so ungefdhr mdchte er mm diese Chiffre verstanden
werden: ,,Es gibt in den Steppen der Midianiter wenig, was so stérrisch und nutzlos herumsteht
wie die Dornstraucher. Gerade so aber empfindet sich dieser Mann mit Namen Mose bei seinem
gliihenden Nachdenken ber seine Rolle als moglicher Fiihrer des gequélten Volkes in Agypten.
Da steht ein Mensch vor einer gewaltigen Aufgabe und empfindet sich - an dieser Aufgabe
gemessen - als vollig wertlos und fehl am Platz. Im Bild des Dornstrauches muB er sich sagen:
So komme ich mir vor - unbrauchbar, hinderlich {fir diesen dornigen Weg). Gleichzeitig aber
lebt in ihm die Flamme einer groBen Berufung, die Flamme einer nie verléschenden
Leidenschaft. Wie ist es moglich, dall Gott gerade mich in Dienst nehmen will? Das ist seine
Frage."

Wenn wir die Berufungsgeschichte des Mose weiterlesen, erfahren wir, wie er sich mit allen
maoglichen Argumenten dagegen wehrt, den ihm von Gott zugedachten Auftrag zu Gbernehmen.
Es ist ein langes Ringen mit Gott. Mose hat groRe, verstandliche Angst, nach Agypten
zurlickzukehren, wo er im Register der fliichtigen Morder steht. (Er hat ja dort einen Aufseher
im Zorn erschlagen!) Er zweifelt aber auch an seiner eigenen Uberzeugungskraft und verweist
auf seine schwerféllige Zunge. Schliel3lich verweigert er sich total und spricht zu Gott: ,,Schick
doch einen andern!( 4, 13) Kurzum: Mose fiihlt sich vollig UGberfordert. Er ist voller
Selbstzweifel und Kleinmut. Er schreckt vor der GroRe und Schwere der Aufgabe zurtick. Und
so erhélt das Bild vom brennenden Dornbusch noch einen aufregenden zusétzlichen Akzent: So
wie der unscheinbare Dornenstrauch erfillt ist von der lodernden Gegenwart Gottes, so will
Gott auch in diesem Menschen Mose aufleuchten, obwohl er voller Komplexe und Angste ist.
Das alles aber hindert Gott nicht daran, einen Menschen, diesen Menschen in Dienst zu
nehmen.

Also, liebe Schwestern und Brider, das kénnen wir doch durchaus verstehen und vielleicht
sogar nachvollziehen: Der arme, kleine schwache Mensch und der groRe Gott, der ihm
begegnet, dem er sich ndhern darf. Das ist wie ein Feuer fir Mose, ein Feuer, das ihn aber



2
merkwardigerweise nicht verbrennt, nicht vernichtet, nicht zerstort, wie spater auch der Prophet
Jesaja befirchtet hat: ,,Weh mir, ich bin verloren, denn ich bin ein Mensch mit unreinen Lippen
und komme aus einem Volk mit unreinen Lippen. Und meine Augen haben den Herrn der Heere
gesehen."” (Jes 6,5) Auch Mose spirt den ungeheuren Abstand zwischen Mensch und Gott. Er zieht
auf das Geheil3 seine Sandalen aus und verhllt sein Gesicht: Das sind Gesten der Ehrfurcht vor der
Gegenwart Gottes, die ihn erschauern und erbeben 1&B3t. Seit jeher haben die Menschen
Gotteserfahrung oder gar Gottesoffenbarung ambivalent und zwiespaltig erlebt: Gott ist beides:
mysterium tremendum et faszinosum (Rudolf Otto), ein Geheimnis, das schreckt und anzieht
zugleich!

Und nun macht Mose eine weitere, berwéltigende Erfahrung: Dieser unendliche, grof’e und
geheimnisvolle Gott kimmert sich um den kleinen Menschen: .Ich habe das Elend meines Volkes
in Agypten gesehen und ihre laute Klage gehort. Ich kenne ihr Leid." Dieser Gott thront eben
nicht unbeteiligt ber den Wolken, ungeriihrt vom Leid seiner Menschen, wie es noch Friedrich
Holderlin in ,,Hyperions Schicksalslied" - ungertihrt von der biblischen Gottesbotschaft - sagen
konnte: ,, Ihr wandelt droben im Licht - auf weichem Boden, selige Genien! - Glénzende
Gotterlufte - ruhren euch leicht... Doch uns ist gegeben - auf keiner Statte zu ruh 'n. Es
schwinden, es fallen die leidenden Menschen - blindlings von einer Stunde zur ander'n, wie
Wasser von Klippe zu Klippe geworfen - jahrlang ins Ungewisse hinab." Die Welt Gottes und die
Welt des Menschen - sie bertihren sich zwar hin und wieder, aber wirklich etwas miteinander zu tun
haben sie nicht. Diese ,,neuheidnische" Versuchung, Gott weit weg vom Elend des Menschen zu
denken - weil es ihn nicht kimmert, was mit seiner Welt geschieht - dieses heidnische Gottesbild
steht in totalem Gegensatz zur Botschaft der Bibel. Sie kennt keinen Gott, der, unbertihrt vom Leid
der Menschen, in seliger Ruhe im Himmel thront und dem Treiben der Welt teilnamhslos zusieht.
Hier ist die Rede von einem Gott, dem das Leid der Menschen zu Herzen geht: .Jch habe das Elend
meines Volkes gesehen und ihre laute Klage gehort. Ich kenne ihr Leid. "

Wer sich an die Bibel hélt, halt an der Gottesoffenbarung des Mose und erst recht des Jesus von N
azareth fest, um zu bezeugen, Gott sieht, Gott hort, Gott befreit. Er ergreift Partei fir die
unterdriickten Hebréer in Agypten und wo immer auch heute noch Menschen die Menschenrechte
vorenthalten werden. Es gibt eine ,, Theologie der Befreiung”, die sich mit Fug und Recht auf die
Hi. Schrift berufen kann. Nicht nur in Lateinamerika, auch bei uns missen wir Christen Widerstand
leisten gegen alle noch so subtilen Formen von Ausbeutung und Menschenverachtung, die sich
unter dem Deckmantel der Globalisierung verbergen. Eine Frommigkeit, die diese politische
Dimension des Gottesglaubens ausblendet, kann sich nicht auf die Bibel berufen.

Im Grunde finden wir in der Geschichte vom brennenden Dornbusch das, was in der
Bridergemeinschaft von Taize ,, Kampf und Kontemplation" oder in der politischen Theologie
(Johann Baptist Metz) ,,Mystik und Politik" genannt wird. Beides ist in dieser uralten Geschichte
auf Uberraschende Weise in einander verwoben. Das 2. Buch Mose erzahlt eine tiefe, erschitternde,
mystische Gotteserfahrung des Mose, die - wie wir am Anfang bedachten - mit einer erschitternden
Selbsterfahrung verbunden ist. Und diese Gottesbegegnung des Mose ist sein Schliisselerlebnis fur
den konkreten, politischen, befreienden Einsatz: ,,Und jetzt gehl Ich sende Dich zum Pharao.
Fiihre mein Volk aus Agypten heraus. "

Fur den biblischen Glauben gehort also beides zusammen: Einmal das unerschiitterliche Vertrauen
auf Gott, der seinen Namen und damit sein Wesen preisgegeben hat: ,,Ich bin der ,Ich-bin-da’ fur
Euch!”, der, der Euch befreien und retten will. Aber aus diesem Glauben ergibt sich fiir uns als
unausweichliche Konsequenz der ganz praktische und oft genug geféhrliche Einsatz flr
Gerechtigkeit und Freiheit. Was Mose erfahren und Jesus von Nazareth noch einmal tiberboten hat,
finde ich wieder in einem Wort, das Mutter Teresa von Kalkutta zugeschrieben: ,, Wer bei Gott
eintaucht, taucht bei den Armen wieder auf."

J. Mohr, St. Raphael HD



