
Ökumenische  Bibelwoche 2001: „Glaube, der Grenzen sprengt – Texte aus 

dem Matthäus-Evangelium“ : Predigt am Kanzeltausch-Sonntag 7.10.2001 – 

Mt 15,21-28 

 

In jener Zeit zog Jesus sich in das Gebiet von Tyrus und Sidon zurück. Da 

kam eine kanaanäische Frau aus jener Gegend zu ihm und rief: Hab 

Erbarmen mit mir, Herr, du Sohn Davids! Meine Tochter wird von einem 

Dämon gequält. Jesus aber gab ihr keine Antwort. Da traten seine Jünger zu 

ihm und baten: Befrei sie von ihrer Sorge, denn sie schreit hinter uns her. Er 

aber antwortete: Ich bin nur zu den verlorenen Schafen des Hauses Israel 

gesandt. Doch die Frau kam, fiel vor ihm nieder und sagte: Herr, hilf mir! Er 

erwiderte: Es ist nicht recht, das Brot den Kindern wegzunehmen und es den 

Hunden vorzuwerfen. Da entgegnete sie: Ja, du hast recht, Herr! Aber selbst 

die Hunde bekommen von den Brotresten, die vom Tisch ihrer Herren fallen. 

Darauf antwortete ihr Jesus: Frau, dein Glaube ist groß. Was du willst, soll 

geschehen. Und von dieser Stunde an war ihre Tochter geheilt. 

 

Liebe Schwestern und Brüder, wir sind es gewohnt, in Jesus den unentwegt 

guten, selbstlosen, sanften und geduldigen Heiland zu sehen, der „Wohltaten 

spendend“ durch das Land ging, wie es im NT einmal heißt. Dabei gehen wir in 

der Regel stillschweigend davon aus, daß alle diese Tugenden bei ihm von 

vorneherein und von Anfang an da waren, weil er ja „Gottes Sohn“ war und der 

Vater ihm – wie in einem Paket – alles mitgegeben hat, was ihn uns göttlich und 

menschlich zugleich und damit als „Sohn Gottes“ erscheinen läßt. 

 

Dieses idealisierte Bild von Jesus bekommt nach dem Hören unseres 

Bibelwochentextes einen gehörigen Sprung. Da erleben wir einen ganz anderen 

Jesus. Wir sehen ihn gereizt – genervt würden wir heute sagen. Wir werden 

Zeugen einer ungeheuren Brüskierung, die von ihm ausgeht: „Jesus gab ihr 

keine Antwort.“ Er ignoriert diese Frau und würdigt sie keines Blickes und 

keines Wortes. Wir erleben ihn abweisend, unfreundlich, menschen-, zumal 

frauenverachtend. Unbeeindruckt von der Not dieser Frau, die ja nicht für sich, 

sondern für ihre besessene Tochter bittet, erklärt er sich kurzerhand und wie ein 

sturer Beamter für nicht zuständig. Seine Begründung ist klassisch und liegt voll 

auf der Linie jedes religiösen Exklusivitätsanspruchs: „Ich bin nur für mein 

eigenes Volk da!“ Die Heiden, die er sich nicht scheut, mit einem jüdischen 

Schimpfwort als „Hunde“ zu bezeichnen, sie scheinen ihm gleichgültig zu sein. 

In Wahrheit aber ist es die heidnische Frau (!), die er abblitzen läßt. Der 

heidnische Mann – denken wir an den römischen Hauptmann von Kapharnaum, 

der mit einem ähnlichen Anliegen zu ihm kommt und für seinen schwer 

erkrankten Knecht bittet, - er kommt besser weg: „Ich will kommen und ihn 

gesund machen!“ (Mt 8,7) Da braucht es auf einmal keinerlei ethnische 

Vorwände und theologische Ausreden mehr! 

 



 2 

Man hat das Anstößige dieser Szene, das Abstoßende seines Verhaltens dadurch 

zu beseitigen oder zumindest zu mildern versucht, daß man Jesu anfängliches 

Zögern – in Wahrheit müßten wir von seiner Verweigerung sprechen -, daß man 

dies als bewußte Prüfung des Glaubens jener Frau gedeutet hat. Auf dramatische 

Weise wolle Mt hier zeigen, wie geschickt Jesus seinen Jüngern einen 

beharrlichen Glauben als unerläßliche Voraussetzung für jede Heilung zeigen 

wollte. Ich halte das für ein typisches Wunschdenken, um sich ja nicht mit der 

irritierenden Frage auseinandersetzen zu müssen, ob Jesus nicht nur ein 

religiöser Lehrer, sondern womöglich gar ein religiös Lernender war; ob es auch 

bei ihm einen Lernprozeß und einen theologischen Erkenntnisfortschritt gab, - 

noch dazu er dann einen ganz entscheidenden Lernschritt einer Frau (!) verdankt 

haben würde. 

 

Tatsächlich: Mt scheint uns sagen zu wollen: Erst in der Begegnung mit dieser 

kanaanäischen Frau, die ihm die ganze Enge seines überkommenen Denkens, 

die Borniertheit seiner übernommenen Vorurteile, das Diskriminierende und 

Unbarmherzige seines Verhaltens – wie in einem Spiegel – vor Augen führte, 

erst durch das entwaffnende Verhalten dieser Frau sei ihm aufgegangen, daß 

Gottes Heilsplan sich auf alle Völker, alle Menschen erstreckt. Daß „Gott will, 

daß alle(!) Menschen gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit 

gelangen“, wie es dann in 1 Tim 2,4 heißt, mußte auch Jesus erst noch lernen, 

zu sehr war er davon überzeugt, daß seine Sendung exclusiv, also ausschließlich 

und „nur den verlorenen Schafen des Hauses Israel“ gilt. 

 

Ganz offensichtlich war es also für Jesus ein echter, ja ein schmerzhafter 

Lernprozeß, die geläufigen ideologischen Grenzen und dogmatischen 

Ausgrenzungen zu überwinden und zu jener Universalität vorzustoßen, die 

schließlich für seine Botschaft und für die junge Kirche kennzeichnend wurde: 

„Darum geht zu allen (!) Völkern und macht alle(!) Menschen zu meinen 

Jüngern...“ So spricht er schließlich am Ende des Mt-Evangeliums (28,19) vor 

seiner Himmelfahrt und beim Taufbefehl an seine Jünger. Und so wächst er 

gleichsam in dieser Herausforderung über sich hinaus. Er erkennt – provoziert 

und motiviert von einer heidnischen Frau –, daß Gottes heilende Liebe über 

nationale, religiöse, kulturelle und sittliche Grenzen hinweg alle (!) Menschen 

erreichen will. 

 

Bleiben wir aber doch noch ein wenig bei diesem für Jesus durchaus 

schmerzhaften (!) Lernprozeß! Im Hebräerbrief wird es frank und frei gesagt, 

daß er „lernen“ mußte: „Obwohl er der Sohn war, hat er durch Leiden den 

Gehorsam gelernt...“ (5,8) So sind wir gewohnt zu lesen. Wörtlich übersetzt 

aber steht dort: „...hat er an dem, was (!) er litt, den Gehorsam gelernt“ Im 

griechischen Text ist das ein Wortspiel: „emathen - epathen – er hat gelernt, er 

hat gelitten“. Lernen und Leiden stehen bei Jesus in enger Beziehung. Im Hebr 

ist es der Gehorsa m gegen Gottes Willen, den er unter Schmerzen lernen 

mußte. In unserer Szene bei Mt ist es die Überwindung vorgegebener Grenzen, 



 3 

die schmerzhafte Öffnung für neue Horizonte, der mühsame Verzicht auf 

gewohnte Positionen, die ihm zugemutet werden. Nichtwahr?!: Es tut allemal 

weh, vertraute Vorurteile aufgeben und sich vorhalten lassen zu müssen, eng 

und stur zu sein. 

 

Aber genau das imponiert mir an Jesus in dieser Geschichte: Jesus ist Mann’s 

genug, sich von einer Frau – noch dazu von einer heidnischen Frau -  

korrigieren, um nicht zu sagen, entwaffnen zu lassen. Und das in aller 

Öffentlichkeit, denn Mt hat aus dieser Szene – im Unterschied zu Mk, wo sich 

das alles „in einem Haus“ abspielt, „damit niemand davon erfuhr“ (7,24), - Mt 

hat aus diesem hochnotpeinlichen Vorfall eine bühnenreife Szene gemacht. Ob 

es dabei die Absicht des Evangelisten war, Jesus nicht nur die Ausweitung des 

Heilswillens Gottes, sondern auch eine veränderte religiöse Einstellung zur Frau 

als solcher „lernen“ zu lassen, mag fraglich sein. Und doch, denke ich, ging 

auch seinem ziemlich ungewöhnlichen und unkomplizierten Umgang mit Frauen 

ein schmerzhafter Lernprozeß voraus. Christa Mulack geht noch weiter, wenn 

sie schreibt: „Nur weil Jesus auch durch die Phase der Menschen-, ja 

Frauenverachtung gegangen ist und bereit war, sich eines Besseren belehren zu 

lassen, konnte er zum Lehrer anderer werden, - denn hinter ihm stand die 

Autorität der Selbsterfahrung.“ (in: F. Alt: „Jesus, der erste neue Mann) 

Selbsterfahrung im Sinne von: Erfahrung am eigenen Leib und in der eigenen 

Seele, das blieb Jesus nicht nur nicht erspart, sondern gehört offenkundig zu 

seiner Menschwerdung ganz und gar dazu. 

 

Ich kann also beim besten Willen nicht finden, liebe Gemeinde, daß dieses 

Nachdenken über den lernenden, ja unter Schmerzen lernenden Jesus 

theologisch bedenklich oder gar ein Angriff auf seine göttliche Herkunft und 

Sendung sein soll. In der gesamten Hl. Schrift beobachten wir doch eine 

Entwicklung, eine Höherentwicklung in der Gottesoffenbarung und 

Gotteserfahrung. Und jeder Lernschritt ist auch dort ein Leidensschritt! Das gilt 

auch für Jesus und für die Kirche!. Im Lernen geben wir liebgewordene 

Positionen auf, verlassen Vertrautes, müssen wir bisher Gewußtes und 

Unhinterfragtes neu einordnen, korrigieren und auf’s Spiel setzen. Warum also 

soll solches nicht auch zu Jesu Passion, zu seinem Leiden zu unserem Heil 

gehört haben, - worin wir ihm folgen sollen, und er uns nahe ist?!  

 

Was wir heute unter unserem christlichen Glauben und unseren christlichen 

Wertvorstellungen verstehen, ist schließlich nicht – fix und fertig – vom Himmel 

gefallen. Dieses Bibelverständnis unterscheidet uns tatsächlich vom 

muslimischen Verständnis des Koran, das keinerlei Weiterentwicklung oder gar 

Textkritik zulassen will. Das ist freilich auch Konfliktstoff in der 

Auseinandersetzung mit dem christlichen Fundamentalismus, der uns in allen 

Konfessionen begegnet, und dessen Festlegungen und Ausgrenzungen von 

unserem Bibelwochenthema gehörig in Frage gestellt werden: „Glaube, der 

Grenzen sprengt“ – das ist die Lektion, die wir alle zu lernen haben, und – 



 4 

wenn es denn weh tut – halten wir uns erst recht an Jesus, dem dieser 

schmerzhafte Lernprozeß auch nicht erspart geblieben ist. 

 

Wir haben ja in der Ökumene gerade in jüngster eine erneute Verengung und 

Verhärtung verschmerzen müssen. „Dominus Jesus“ – heißt die Erklärung der 

römischen Glaubenskongregation „Über die Einzigkeit und die 

Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche“ Dieses Dokument enthält sehr 

wertvolle und bemerkenswerte Gedanken über die universale Heilsbedeutung 

Christi und scheint in dieser Hinsicht ganz dem Duktus unserer Perikope zu 

folgen. Dann aber werden Christus und die katholische Kirche wieder allzu 

unkritisch ineins gesetzt, und es kommt zu jener brüskierenden Passage im IV. 

Teil, wo es heißt, dass die Kirchen der Reformation „nicht Kirchen im 

eigentlichen Sinne“ seien. Ob man mit L. Boff so weit gehen darf, „Dominus 

Jesus“ „das Erzeugnis eines geschlossenen, eisernen Systems“ (Manifest für die 

Ökumene 2001, S, 85) zu nennen, wage ich anzuzweifeln. Jedenfalls scheint 

man in Rom an hoher, - ich glaube aber nicht an höchster Stelle, - den 

schmerzhaften Lernprozeß abbremsen zu wollen, daß die eine, die wahre Kirche 

Jesu Christi in allen Konfessionen und nicht nur in einer einzigen, nämlich der 

eigenen anzutreffen ist. Allein die doktrinäre und wenig sensible Sprache dieses 

Dokumentes hat zu den Kränkungen und Verletzungen beigetragen und den 

Verdacht genährt, hier geschehe in Wahrheit eine Neuauflage der „allein 

seligmachenden“ Kirche. Das wiederum ist „Wasser auf die Mühlen“ derer, die 

nur darauf warten, ihre antikatholischen Vorurteile bestätigt zu finden, um 

ihrerseits neue Abgrenzungen vorzunehmen. Ein „Glaube, der Grenzen 

sprengt“, kann man mit all diesen neuerlichen – traditionalistischen, aber auch 

evangelikalen – Festlegungen nur schwerlich in Verbindung bringen. Nein: Wir 

müssen immer mehr zu einer „Lerngemeinschaft Kirche“ werden, die bereit ist, 

mit Jesus über sich hinauszuwachsen, sich zu öffnen und offen zu sein für alle, 

die sich vom Glauben an Gott Heil und Heilung erwarten.  

 

„Frau, dein Glaube ist groß!“ – dieses Kompliment Jesu dürfen wir für uns 

selbst nur dann in Anspruch nehmen, wenn auch wir beharrlich und 

unnachgiebig IHN in den Blick nehmen, anstatt immer nur auf unsere engen 

Kirchentümer zu starren und unsere konfessionellen Vorbehalte zu pflegen. 

Vielleicht muß auch die Christenheit „durch Leiden den Gehorsam lernen“. Ich 

meine das Leiden an ihren kleinlichen und kleinkarierten Abgrenzungen, das 

Leiden an den institutionellen Verfestigungen, das Leiden an den 

konfessionellen Berührungsängsten, an kirchlichem 

Besitzstandswahrungsdenken und Vormachtstreben. Wenn wir daran leiden – 

und die Leidverursacher, nebenbei gesagt, nicht in Ruhe lassen – können wir 

gemeinsam den Gehorsam lernen, den Gehorsam gegenüber dem Willen Christi, 

der will, „daß alle eins seien“, die an ihn glauben. (Joh 17,21) 

         J. Mohr, St. Raphael HD 


