
Predigt am 03.04.2022 (5. Sonntag der Fastenzeit Lj.C):  Jes 43,16-21; Joh 8,1-11

Die Erbärmliche vor dem Erbarmer

"Jesus blieb allein zurück mit der Frau, die noch (immer) in der Mitte stand." Jetzt endlich darf

sie auch etwas sagen. Doch sie versucht sich nicht zu rechtfertigen. Sie weiß, dass sie schuldig

geworden ist. Sie hat nur überlebt, weil ihre Ankläger sich aus dem Staub gemacht haben – und

nicht, weil ihr Urteil aufgehoben worden wäre. Und nun steht sie da vor dem, der als einziger

das Recht hätte, den ersten Stein zu werfen, weil er der einzige ist, der ohne Sünde ist. Jetzt

müsste  doch  wenigstens  eine  Rüge,  eine  Frage  nach  den  Umständen,  eine  deutliche

Zurechtweisung erfolgen. Nichts von alledem! : "Auch ich verurteile dich nicht. Geh und sündige

von jetzt an nicht mehr." Der Hl. Augustinus überschreibt diese Szene mit den Worten: „Relicti

sunt duo, misera et misericordia -  zurückgeblieben sind zwei: die Erbarmenswürdige und die

Barmherzigkeit“.  Das Erbärmliche und das Erbarmen, das Miserable und die Vergebung. Die

Sünde  wird  Sünde  genannt;  nichts  wird  verharmlost,  -  aber  der  Absturz  des  Sünders  wird

aufgefangen von einer Güte, die immer noch das Gute im Menschen zu sehen bereit ist, von

einer Barmherzigkeit, welche die Kraft zur Umkehr, zu einem neuen Anfang bereithält. Deshalb

korrespondiert die 1. Lesung aus Jesaja mit diesem Evangelium, kommentiert dieses Gotteswort

das heutige Evangelium: „Denkt nicht mehr an das, was früher war; auf das, was vergangen ist,

sollt ihr nicht achten. Seht her, nun mache ich etwas Neues. Schon kommt es zum Vorschein.

Merkt ihr es nicht.“ (Jes  43, 16-21) Merken wir uns: Das heißt eben nicht: Schwamm drüber!

Nein:  So geht biblische, christliche Vergangenheitsbewältigung.  Gott lässt  die Vergangenheit

Vergangenheit sein, aber nur, wenn Sünde Sünde genannt wird. 

In einem Aufsatz, den er Kirche der Sünder überschrieben hat, wagt Karl Rahner die Szene auf

Christus und die Kirche anzuwenden, meditiert er die Kirche in der Figur der vor IHN gezerrten

Ehebrecherin.  Der  große  Konzilstheologe  konnte  noch nicht  ahnen,  wie  entsetzlich  tief  die

Kirche in die Untiefen der Sünde geraten ist.  Hochproblematisch und nun hochaktuell  wird

seine Übertragung vor dem Hintergrund eines anderen biblischen Bildes, das Christus und die

Kirche in gegenseitiger Leidenschaft einander zugeordnet sieht wie Bräutigam und Braut. (vgl.

Eph 5,25) Einmal mehr hat die Braut den Bräutigam betrogen und liegt als überführte Sünderin

wie  tot  vor  ihm am Boden.  Rahner  spricht  von einem Dunkel,  in  das  wir  geraten  können,

„gerade dann, wenn wir mit der Kirche leben, und je mehr wir es tun.“  Die Kirche kann sich im

Dunkel  der  Schuld,  die  ihre,  noch  dazu  geweihten  Glieder  auf  sich  geladen haben,  bis  zur

Unkenntlichkeit verlieren. Die Unheilsmacht des Bösen, die Macht der Sünde kann ihr tiefstes

Geheimnis, SEINE Kirche zu sein, bis in den Todeskampf verletzen. Aber vernichten kann sie es

nicht. Die Kirche bleibt die Braut, der der Herr mit unzerstörbarer Liebe liebt. „Der Herr wird ihr

entgegengehen“, schreibt Rahner. „Er wird ihre Stirn küssen.“

 Misera et misericordia:  Die Erbärmliche (Kirche) und ihr Erbarmer.  „Erbarm, erbarme dich,

mein Gott, um meiner Zähren willen. Schaue hier, Herz und Auge weint vor dir, bitterlich.“ Die

herzzerreißende Alt-Arie aus  J.S.  Bachs  Mathäus-Passion erklingt  nach der Verleugnung des

Petrus. Bitterer denn je die systemische Schuld der Kirche; bitterlicher denn je ihre Klage und

Bitte um Erbarmen. 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

https://www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html

http://www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html

