
Predigt am 14.11.2021 (33. Sonntag Lj.B): Dan 12,1-3, Mk 13,24-32

Endlich leben

Es  war  bei  einem  Begräbnis.  Es  gab  einen  gebildeten  Nachruf  der  Angehörigen.  Von  der

Generationenfolge war die Rede und ein lateinischer Taufspruch wurde zitiert:  Generatio praeterit,

generatio advenit, terra vero in aeternum stat. (Eine Generation geht, eine andere kommt, aber die

Erde steht in Ewigkeit.) Tatsächlich: Das steht in der Bibel, im AT; am Anfang des Buches Kohelet (1,4)

steht dieser Irrtum, dass die Erde ewig, d.h. unvergänglich sei. Was für ein innerbiblischer Kontrast zum

heutigen  Evangelium,  wo  von  der  kosmischen  Katastrophe,  vom  Weltuntergang  die  Rede  ist!  In

Goethes Faust heißt es: „…und alles, was entsteht, ist wert, dass es vergeht.“ Des Pudels Kern, ist der

Teufel, der in der Mythologie nicht nur der große Gegenspieler, sondern auch der heimliche Mitwisser

Gottes ist. Er weiß immer schon, nicht nur, dass alles vergeht; Mephisto weiß noch mehr: Es ist wert,

dass es vergeht.  „Alles,  was entsteht,  ist wert, dass es vergeht.“ Das ist bei  Lichte betrachtet eine

Abwertung! : Das Entstandene, das Gewordene, das Geschaffene ist letztlich wertlos, ohne Wert und

darum wert, dass es zugrunde geht. 

So aber ist es im heutigen Evangelium gerade nicht gemeint. Wir könnten sagen: Das Vergängliche ist

der Wert-Stoff, aus dem die Träume sind, die biblische Vision, dass in aller Endlichkeit das Ende ein

neuer Anfang ist; dass in aller Vergänglichkeit, in allem Vergehen das Aufgehen, im Untergang bereits

der Aufgang dessen ist, was in 2 Petr so heißt, wenn von der Verheißung gesagt wird: „Wir erwarten

einen neuen Himmel und eine neue Erde, in denen die Gerechtigkeit wohnt.“ (3,13)

Es mag weder politisch korrekt, noch theounlogisch sein, doch mir kommt es darauf an, dass die sog.

Bewahrung der Schöpfung - die auch Papst Franziskus immer schon beschäftigt und bekräftigt - nicht

davon absehen kann, dass der Schöpfung die Vergänglichkeit, das Vergehen gewissermaßen inhärent

ist, und es also weder ein Versehen, noch ein Vergehen sein kann, daran wieder einmal zu erinnern.

Der  Mensch,  die  Dornenkrone  der  Schöpfung,  darf  das  Ende  der  Erde  nur  nicht  beschleunigen,

gleichsam selbst herbeiführen. Insofern ist es tatsächlich unsere menschliche Pflicht und christliche

Schuldigkeit, zur recht verstandenen Bewahrung der Schöpfung beizutragen – ohne aus dem Auge zu

verlieren, dass es eine natürliche Endlichkeit und ein gottgegebenes Ende gibt,  „das niemand kennt,

auch nicht die Engel im Himmel, nicht einmal der Sohn, sondern nur der Vater.“ 

Die eigentliche Botschaft, ja Frohbotschaft des heutigen Evangeliums ist:  „Himmel und Erde werden

vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen.“  Das meint letztlich, dass nur das Bestand hat,

was  am  Ende  gilt  und  gültig,  mit  der  Wiederkunft  Christi  end-gültig  wird:  Gottes  Gerechtigkeit,

Erbarmen und Liebe, seine Zuwendung zu Welt und Mensch, die sich gegen allen Anschein in allen

tödlichen  Katastrophen  durchgehalten  hat.  Wer  dies  versteht,  gehört  zu  den  „Verständigen“, von

denen in der ersten Lesung die Rede war. (Dan 12,3). Durch sie, durch uns muss verständlich werden,

dass  die  Vergänglichkeit  nicht  nur  das  Stigma  der  Schöpfung  ist.  Die  Bewahrung  der  Schöpfung

bewahrt uns dann auch davor, Ende und Ziel – im Lateinischen ist das ein (!) Wort: finis –  Ende und

Ziel der Schöpfung nicht mehr ineins, sondern getrennt, sogar einander entgegengesetzt zu verstehen. 

Das gilt auch für unser eigenes endliches, vergängliches Leben. Durchaus doppeldeutig fragt uns Max

Frisch:   „Willst du unsterblich sein oder endlich zu leben lernen?“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

https://www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html

http://www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html

