
Predigt am 30.05.2021 (Trinitatis): Mt 28,16-20

Ganz bei uns

„Da bin ich ganz bei ihnen!“ Wieder so eine Redensart, die ich nicht leiden kann: „Ganz Ihrer Meinung; ich

stimme Ihnen zu, pflichte Ihnen bei…“ Das ist ja gemeint. Wenn es doch nur in den zahllosen Talk-Shows

so wäre; nein: neuerdings auch in kirchlichen Debatten und Diskussionen: „Da bin ich ganz bei Ihnen!“ -

„Seht:  Ich bin bei  euch alle Tage bis  zum Ende der Welt .“ Was bin ich so froh, dass es in der neuen

Einheitsübersetzung, wie wir gerade hörten, in wörtlicher Übersetzung heißt: „Und siehe, ich bin mit euch

bis zum Ende der Welt.“

Alle  drei  Jahre  hören  wir  am  Dreifaltigkeitssonntag  diesen  letzten  Abschnitt  des  Evangeliums  nach

Matthäus. Dies vor allem deswegen, weil in Jesu Taufbefehl die Dreifaltigkeit vorkommt : „…. tauft sie auf

den Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes“   Zumindest wird hier dem törichten

Vorurteil  widersprochen, die Trinitätslehre hätte mit  der Bibel  gar  nichts zu tun und wäre eine reine

Erfindung der Kirche. Gut wäre es, wenn wir zu IHM sagen, beten könnten: „Da bin ich ganz bei DIR“ – im

Sinne einer stetigen Übereignung an IHN, ganz im Sinne des uns vertrauten Gebetes des Niklaus von der

Flue: „Mein Herr und mein Gott…und gib mich ganz zu eigen dir.“

Nun gibt es freilich auch die gegenteilige Erfahrung, die in einen strikten Atheismus führen kann – nämlich

dann,  wenn es gar keine Erfahrung (mehr)  gibt,  dass  ER ganz bei  uns  ist.  Da muss ich an  Wolfgang

Borchert denken,  der  vor  100  Jahren  (21.05.1921)  geboren  wurde und schon mit  26  Jahren  an den

inneren und äußeren Kriegsfolgen gestorben ist.  Das Drama  Draußen vor  der Tür,  sein bekanntestes

Werk: „Wo warst du da, Gott?“, als „die Bomben brüllten… wir haben nach dir gebrüllt, geweint, geflucht.

Wo warst du da, lieber Gott?“ Das ist nicht überholte deutsche „Trümmerliteratur“, die mittlerweile out

ist. Trümmer und Kummer gibt es nach wie vor, ja Tag für Tag in der globalen (nicht nur globalisierten)

Welt. Und damit bleibt das Fragen und Klagen bitter allgegenwärtig: „Wo warst du da, Gott?“ Wo bist du

nur, falls es dich (überhaupt)gibt?  Friedrich Hölderlin soll immerhin noch gemeint haben:  „Als Gott die

Welt erschuf, machte er es, wie das Meer die Kontinente schuf: Er zog sich zurück.“

So  könnte  man  ja  auch  und  sogar  die  Trinitätslehre  (miss)verstehen.  ER  zog  sich  zurück  in  (s)ein

unergründliches Geheimnis. Heißt es nicht auch in der Bibel, dass Gott „in unzugänglichem Lichte wohnt“?

(1  Tim,  6,16)  Ja  und  Nein!  Ja:  ER  ist  und  bleibt  ein  Geheimnis,  ein  unergründliches  Mysterium,  das

fürchterlich, (ehr)furchterregend und zugleich faszinierend ist. Und doch: ER selbst gab Einblick in sein

Innerstes, Offenbarung, die er der Kirche anvertraut hat: Vater, Sohn und Heiliger Geist zugleich zu sein.

Das bringt uns nicht weiter in der sog. Theodizee-Frage, es sei denn, wir glauben IHM, dass er selbst da

noch „bei uns“ ist und bleibt, wo wir ihn ferne wähnen in den Trümmern der Welt. Das sagt uns auch

wortlos das KREUZ, mit dem wir uns bezeichnen „im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen

Geistes“. ER auch in Leid und Tod an unserer Seite: Gott über uns, Gott mit uns und Gott in uns. Der

(drei)eine Gott: „…im Wesen unzertrennet, in Majestät sich gleich, Dreieinigkeit genennet, an Macht und

Güte reich.“ (GL 820)

Vermutlich werden jetzt einige denken: Lieber Prediger, wir wären ja gerne „bei Ihnen“, aber hier können

und wollen wir nicht folgen. Die Lehre und der Glaube an den dreifaltigen Gott gibt keine schnelle oder

gar  schlüssige  Antwort  auf  unser  Klagen  und  Fragen.  Das  ist  wahr!  Wahr  aber  ist  auch,  dass  es

Gotteserfahrung auch als Grenzerfahrung gibt:  „Und siehe, ich bin mit euch alle Tage bis zum Ende der

Welt“ und bei euch bis zum Ende Eurer Klagen und Fragen.

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

https://www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html

http://www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html

