
Predigt am Buß- und Bettag: 18.11.2020

Evangelische Johanneskirche Heidelberg

Allwissenheit und Allgegenwart Gottes 

Herr, du hast mich erforscht und du kennst mich. Ob ich sitze oder gehe, du weißt von mir. Von fern
erkennst du meine Gedanken. Ob ich gehe oder ruhe, es ist dir bekannt; du bist vertraut mit all meinen
Wegen. Noch liegt mir das Wort nicht auf der Zunge, du, Herr, kennst es bereits. Du umschließt mich
von allen Seiten und legst deine Hand auf mich. Zu wunderbar ist für mich dieses Wissen, zu hoch, ich
kann es nicht begreifen. Wohin könnte ich fliehen vor deinem Geist, wohin mich vor deinem Angesicht
flüchten? Steige ich hinauf in den Himmel, so bist  du dort;  bette ich mich in der Unterwelt,  bist  du
zugegen. Nehme ich die Flügel des Morgenrots und lasse mich nieder am äußersten Meer, auch dort
wird deine Hand mich ergreifen und deine Rechte mich fassen. Würde ich sagen: Finsternis soll mich
bedecken, statt Licht Nacht mich umgeben, auch die Finsternis wäre für dich nicht finster, die Nacht
würde leuchten wie der Tag, die Finsternis wäre wie Licht. Denn du hast mein Inneres geschaffen, mich
gewoben im Schoß meiner Mutter. Ich danke dir, dass du mich so wunderbar gestaltet hast. Ich weiß:
Staunenswert sind deine Werke. Als ich geformt wurde im Dunkeln, kunstvoll gewirkt in den Tiefen der
Erde, waren meine Glieder dir nicht verborgen. Deine Augen sahen, wie ich entstand, in deinem Buch
war schon alles verzeichnet. Meine Tage waren schon gebildet, als noch keiner von ihnen da war. Wie
schwierig sind für mich, o Gott, deine Gedanken, wie gewaltig ist ihre Zahl! Wollte ich sie zählen, es
wären mehr als der Sand. Käme ich bis zum Ende, wäre ich noch immer bei dir. Erforsche mich, Gott,
und erkenne mein Herz, prüfe mich und erkenne mein Denken! Sieh her, ob ich auf dem Weg bin, der
dich kränkt, und leite mich auf dem altbewährten Weg!

Diesen  berühmten  Psalm  139 kann  man  sogar  in  den  falschen Hals  bekommen.  Gottes
Allwissenheit  und  Allgegenwart  kann  dann  je  nach  Vorverständnis,  Voreinstellung  als
bedrohlich empfunden werden. „Ein Auge ist,  das alles sieht,  auch was in finstrer Nacht
geschieht.“  Dass  es  nicht  im  Mindesten  um  Überwachung,  sondern  um  Übergabe  geht,
Übergabe des Menschen an IHN, dem ich mich bedingungslos anvertrauen darf mit meinen
Licht-  und  Schattenseiten,  das  spiegelt  sich  für  mich  in  folgendem  Gebet,  das,  wie  mir
scheint, ganz vom Psalm 139 inspiriert ist.

Und suchst du meine Sünde, flieh ich von dir – zu dir.
Ursprung, in den ich münde, du fern und nah bei mir.

Wie ich mich wend und drehe, geh ich von dir – zu dir;
die Ferne und die Nähe sind aufgelöset hier.

Von dir zu dir mein Schreiten, mein Weg und meine Ruh,
Gericht und Gnad, die beiden, bist du – und immer du.

Als man Schalom-Ben-Chorin (Fritz Rosenthal) freudig darauf aufmerksam machte, dass ein,

dass  sein  jüdisches  Gebet  Eingang  gefunden habe  in  das  christliche  Gesangbuch,  soll  er

gesagt haben: „Das ist nichts Neues! Oder sind die Psalmen keine jüdischen Gebete?“ Und so

findet sich im Evangelischen Gesangbuch und im katholischen GOTTESLOB (Nr. 274) dieser

mehrfach vertonte Text, dieses Lied gewordene Gebet eines Juden. Ich möchte mit Ihnen

diesen Liedtext heute am Buß- und Bettag betrachten, um am Ende zu dem Juden Martin

Buber zu kommen, der ebenfalls ein ganz ähnliches Gebet formuliert hat. In beiden Texten

wird  gutjüdisch  SEIN  Name  nicht  ausgesprochen.  Die  Gottesanrede  ist:  DU,  -  das  große

Gegenüber des Menschen, des Menschen Ursprung und Ziel.



Und suchst du meine Sünde, flieh ich von dir zu dir, Ursprung, in den ich münde, du fern und
nah bei mir.

Man kann das gründlich missverstehen, dass Gott nach meiner Sünde sucht, danach fahndet,

so als wäre ihm vor allem an meiner Sünde gelegen.  Das Gebet ist vielmehr durchdrungen

von Psalm 139: Der Mensch vor dem allwissenden und allgegenwärtigen Gott. „Herr,  du

erforschest und du kennst mich.“  „… flieh ich von dir zu dir“- Wiederum der Psalm: „Wohin

könnte ich fliehen vor deinem Geist?“ Es ist der ferne und zugleich der nahe Gott, der uns in

diesem  jüdischen  Gebet  begegnet.  Martin  Luther: „Fliehe  vor  dem  zornigen  Gott  zum

gnädigen Gott!“  Diese zutiefst gegensätzliche, widersprüchliche Gotteserfahrung kennen wir

Christen nicht minder.

Wie ich mich wend und drehe, geh ich von dir zu dir; die Ferne und die Nähe sind aufgelöset
hier.

Ich kann es drehen und wenden wie ich will: Sünde geschieht immer in der Gottferne, und

doch entzieht ER dem reuigen Sünder seine Nähe nicht. In der Gabe der Vergebung, in der

Loslösung, Lossprechung meiner Sünden soll es geschehen, dass die Trennung, die Ferne und

die Nähe zwischen Gott und dem Sünder „aufgelöset“, aufgehoben wird.

Von dir zu dir mein Schreiten, mein Weg und meine Ruh, Gericht und Gnad, die beiden, bist du
und immer du.

Diese beiden letzten Zeilen haben mich zu  Martin Buber geführt. Auch bei  ihm steht im

Hintergrund der Psalm 139, wo es heißt. „Von allen Seiten umgibst du mich und hältst deine

Hand über mir.“ Die Allwissenheit und Allgegenwart Gottes ängstigt uns nur so lange, wie wir

uns vor IHM verstecken und vor IHM fliehen wollen. Auch der Jude Jesus kannte und betete

den Psalm 139. Und so wurde der Psalter Israels zum Gebetbuch der christlichen Kirche. 

Wo ich gehe – du!
Wo ich stehe – du!

Nur du, wieder du, immer du!
Du, du, du!

Ergeht‘s mir gut – du!
Wenn`s weh mir tut – du!

Nur du, wieder du, immer du!
Du, du, du!

Himmel – du, Erde – du,
Oben – du, unten – du,

Wohin ich mich wende, an jedem Ende
nur du, wieder du, immer du!

Du, du, du!

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg

www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html


