
Predigt am 09.08.2020 (19. Sonntag Lj. A): Mt 14,22-33

Das Schwere und Leichte

 „Nichts ist schwer, sind wir nur leicht!“ (Richard Dehmel)  Dieses Leicht-Sein hat nichts mit
Leichtsinn oder Leichtfertigkeit  zu  tun.  Es  ist  auch nicht  die „unerträgliche Leichtigkeit  des
Seins“ gemeint (Milan Kundera).  Gemeint scheint hier vielmehr jene eingeübte Leichtigkeit
und  Gelassenheit  zu  sein,  mit  der  ein  Mensch  den  schweren  Herausforderungen  und
Belastungen des Lebens besser parieren kann. Wer sich auf die Kunst des Leicht-Seins versteht,
wird leichter der Schwere trotzen. Man wird selber leichter, wenn man sich nicht so wichtig
nimmt. Es ist wie in der  Fabel  von dem kleinen Vogel,  der auf dem Rücken lag und seine
Beinchen  starr  zum  Himmel  stemmte.  „Was  tust  Du  da?,   fragte  ein  vorbeifliegender
Artgenosse. Ich trage den Himmel mit meinen Füßen! Wenn ich sie zurückziehe, dann stürzt der
Himmel ein, sagte der kleine Vogel angestrengt und ganz außer Atem. Im selben Augenblick
fuhr ein Windstoß durch die Bäume und ein Blatt fiel sanft raschelnd zu Boden. Da erschrak der
kleine Vogel und flog auf und davon. Der Himmel aber blieb an seinem Ort.“

Tatsächlich: Wir übernehmen, wir überheben uns nur, wenn wir die unbestreitbare Schwere
des  Daseins  auf  unsere  eigenen  Schultern  nehmen  wollen.  Nicht  umsonst  weiß  die
Volksweisheit recht zu deuten, dass ein heftiger Sturm zwar schwere Bäume umzuwerfen, das
leichte Schilfrohr aber nur zu biegen vermag. Dieses biegsame und durchaus belastbare Leicht-
Sein ist gemeint, wenn Richard Dehmel sagt: „Nichts ist schwer, sind wir nur leicht!“.

Ein anderes Bild, das von der Kunst des Leicht-Seins spricht, wird uns im heutigen Evangelium
vor Augen gestellt:  „In der vierten Nachtwache kam Jesus zu ihnen; er ging auf dem See.“  Ob
jemand so leicht sein kann, dass er auf dem Wasser gehen kann? Eine solche Frage hat mit
Naturwissenschaft nichts zu tun. Es ist eine Frage nach dem Leben Jesu und eine Deutung
seines Todes, den er in der Kraft Gottes überwunden hat. Die Wasser des Todes haben ihn
nicht verschlungen; er hat Oberwasser behalten, wie wir sagen. Es ist eine Ostergeschichte –
zurückverlegt, zurückerzählt  an den See Genesaret.  Ob es aber nicht auch eine Geschichte
über Jesu Lebensart und heilige Sorglosigkeit ist? Wenn wir sein Leben betrachten, sind wir
geneigt, nur das Schwere zu sehen: Das Unverständnis und die Ablehnung, die ihm begegnet
sind; der unfruchtbare Streit mit den Frommen seiner Zeit; schließlich seine Passion und der
bittere Untergang auf Golgotha. Doch es gibt auch den anderen Jesus, der mit leichtem Gepäck
durch die Lande zieht; der seine Jünger lehrt, unbeschwert und mit großem Gottvertrauen ihre
schwere Sendung zu übernehmen; der in der Bergpredigt weitergibt, was er sich selber zu
eigen gemacht hat: „Seht doch die Vögel des Himmels: Sie säen nicht, sie ernten nicht und
sammeln nicht in Scheunen – und euer himmlischer Vater ernährt sie doch. Seid Ihr nicht viel
mehr wert als sie?“ (Mt 6, 26) 

Eine solche Lebensweise widersetzt sich der Schwerkraft des Daseins, der verkrampften Sorge
um  das  eigene  Leben,  dem  ängstlichen  Festhalten  von  Macht  und  Geld,  aber  auch  von
Kränkung und Vergeltung,  die  uns doch nur hinunterziehen in die Untiefen der  Angst  und
Verzweiflung. Das Boot unseres Lebens wird oft genug von den Wellen des Auf und Ab „hin-
und hergeworfen“ und in Gefahr gebracht. Aber nicht das hektische und quälende Ankämpfen
bringt die Rettung, sondern der ruhige und vertrauensvolle Tritt auf das Wasser, der Glaube an
Jesus, dass es ein Leichtes ist, sich mit ihm zu verbünden. 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html


