
Ostern 2020 
„Der unmögliche Himmel, letzte Möglichkeit und erste Hoffnung“

  „Wenn er nicht auferstehen will, dann soll er doch am Jüngsten Tag liegen bleiben«.

Der Preußenkönig Friederich der Große bekam einmal eine Akte vorgelegt. Er sollte darin der Amtsenthebung
eines  Pfarrers  zustimmen;  der  Geistliche  hatte  nämlich  zu  Ostern  gepredigt,  er  könne  aus  Gründen  der
Vernunft nicht an die Auferstehung der Toten am Jüngsten Tag glauben. Der „Alte Fritz“ soll die Eingabe
abgewiesen haben mit den Worten: „Das ist ganz und gar seine Sache! Wenn er nicht auferstehen will, dann
soll er doch meinetwegen am Jüngsten Tag liegen bleiben“.

 „Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere Verkündigung leer, leer auch euer 
Glaube« (Kor 15,14).“

Friederich der Große war ja bekannt für seine Toleranz in religiösen Dingen; einer seiner Leitsätze lautete: 
„Jeder soll nach seiner Fasson selig werden“. Eine personenbezogene Toleranz. Allerdings erhebt ein Zeuge 
aus der Zeit des Urchristentums, nämlich Paulus, einen anderen Anspruch. Selbst zutiefst erschüttert von 
seiner persönlichen Erfahrung mit dem auferweckten Jesus, ist ihm die Frage nach der Auferweckung 
Kernfrage und Ausgangspunkt des christlichen Glaubens.
Nun hatten mit Zweifel, Angst und Mutlosigkeit nach dem Tod Jesu auch schon die kleine Schar der ersten 
Jüngerinnen und Jünger Jesu zu kämpfen. Dass sie nach dem gewaltsamen Tod Jesu am Kreuz dennoch in 
ihrem Glauben an ihn festhielten, bezeugen historisch gesichertere Auferweckungserzählungen. Sie jedenfalls 
besagen, dass geraumer Zeit nach  Jesu Tod Menschen zurückgefunden haben  zum Glauben an Jesus, solche, 
die ihm zu Lebzeiten gefolgt waren und darüber hinaus, wie eben Saulus/Paulus: Sie  hatten Erlebnisse und  
Erfahrungen gemacht, die sie veranlassten, ihn als Auferweckten zu bekennen, als den, der  als Auferweckter 
mit dem historischen Jesus als dem Gekreuzigten identisch ist.. Nach ihrer Überzeugung hat kein anderer als 
Gott selbst den so schändlich Hingerichteten zu neuem Leben erweckt. So schärft Paulus (— anders als der 
Preußenkönig dem Pfarrer—) den Gläubigen in Korinth ein: „Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann 
ist unsere Verkündigung leer, leer auch euer Glaube«“ (Kor 15,14). Was der Apostel den Korinthern schrieb, 
gilt heute genauso: So sagt ja Paulus: „Wenn wir allein für dieses Leben unsere Hoffnung auf Christus gesetzt 
haben, sind wir erbärmlicher dran als alle anderen Menschen“ (1 Kor 15,19). Das heißt: Wenn Christus im 
Tod geblieben ist, dann ist sein Kreuz ein sinnlos grausamer Tod gewesen, der uns von nichts erlöst hat. Unsere
Liebe würde einem Toten gelten, unser Glaube wäre Erinnerung an einen Menschen der Vergangenheit.  Wir 
könnten unsere Hoffnung dann nur auf unser jetziges Leben als letzte Gelegenheit setzen und müssten sagen: 
„Lasst uns essen und trinken; denn morgen sterben wir“ (Kor 15, 32

 Zweifel an der Auferstehung aller Menschen
Nun gibt es wie schon zur Zeit des Paulus in Korinth auch heute Anfragen oder Zweifel von Christen, ob die 
Auferweckung Jesu Christi auch den Auferweckungsglaube allgemein begründet. 
Jeder Tod in der Familie und im Freundeskreis, jede Trauer über den Verlust eines lieben Menschen, jede 
Erfahrung eines endgültigen Abschieds ohne Wiederkehr (von menschlichen Möglichkeiten her) lässt fragen: 
„Wo bist du?“ „Wohin bis du gegangen“: das ist eine stille Frage an jedem offenen Grab; sie bleibt ohne 
Antwort, denn die Verstorbenen schweigen und uns, den Lebenden, fehlt Erfahrung und Sprache über die 
Grenze des Todes hinaus.  
Dazu können Ängste kommen, wenn (nach Karl Rahner u.a.) das Wort „ewiges Leben“ gründlich 
missverstanden wird als „weiterlaufende Zeit“ statt als „Nichtzeit“. Unsterblichkeit erscheint daher eher als 
Fluch denn als Befreiung, als himmlische Langeweile und unendliche Monotonie (-man denke an die Karikatur 
von Ludwig Thomas Stück „ein Münchner im Himmel“-). Dagegen gilt: Als „Zeitlinge“ können wir 
„Ewigkeit“ als „Nicht-Zeit“ nicht vorstellen. So entzieht sich ja auch das unbegreifliche Geheimnis, das wir 
Gott nennen, jeglicher Vorstellung, auch wenn wir uns im Geiste Jesu Christi in Vertrauen und Hoffnung in das
göttliche Geheimnis hinein loslassen dürfen. Doch Gott allein weiß, was Er im Tod mit mir macht, ich „weiß“ 
es nicht.  So wurde ja schon in Korinth dem Paulus die Frage gestellt: „Wie werden die Toten auferweckt, was 
für einen Leib werden sie haben“ (1 Kor 15,35). Er weist diese Frage sozusagen nach der „biologischen 
Beschaffenheit“ des Auferstehungskörpers als „töricht“, d.h, als  Spekulation zurück. Die „erneuerter 
Schöpfung“ in der Lebens – und Liebesbeziehung in Gott entzieht sich der alltäglichen Sprache. So heißt es 
etwa auch im erstem Johannesbrief: „Noch ist nicht geoffenbart worden, was wir sein werden“ (1 Joh 3,2b). 
Dort heißt es aber auch als Zusage: „Gott ist die Liebe, und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott 



bleibt in ihm“ (1 Joh 4,16b). Daher auch der Auferweckungsglaube für alle, (nicht nur für Jesus): „Nun aber“, 
so sagt der Osterzeuge Paulus, „ist Christus von den Toten auferweckt als der Erste der Entschlafenen“ Und 
daraus folgert er „die Auferstehung der Toten“ (vgl. 1 Kor 15,20). Daraus erwächst Sinn über das Irdische und 
Sterbliche hinaus.

 Trotz allem: Die Hoffnung, die über alles Sichtbare hinausweist
Sicher stößt der Glaube an die Auferweckung sich immer wieder an der erfahrenen Wirklichkeit von 
Nichtigkeit und Vergeblichkeit, endend im Tod als Ende unserer irdischen Möglichkeiten. Und dennoch gibt 
es, liebe Gemeinde, jene Hoffnung, die über das Sichtbare hinausweist. Wenn wir betroffen fragen, wie einst 
die Jünger Jesu: „Wer kann dann noch gerettet werden,“ gibt Jesus die Antwort: „Für Menschen ist das 
unmöglich, aber nicht für Gott, denn für Gott ist alles möglich (Mk 10,27)“. Gott allein bewirkt das uns 
Unmögliche. „Der unmögliche Gott, der unmögliche Himmel, das unmögliche ewige Leben als unsere letzte 
Möglichkeit und erste Hoffnung“, so umschreibt ein Zeitgenosse die erregendste Frage unseres Glaubens (vgl. 
Johannes Röser CIG Nr. 46/2012). Jene „Erste Hoffnung“ war und ist die unzerstörbare Kraft, die Christinnen 
und Christen zu „Protestleuten gegen den Tod" (vgl. Christoph Blumhardt 1842-1919) werden ließ, indem sie 
die Auferstehung Jesu als Kampfansage Gottes gegen die allgegenwärtige Macht der Vernichtung und 
Sinnlosigkeit verstanden, gegen die wir ja auch zu kämpfen haben. Gegenwärtig ist es das Virus namens 
„Corona“, zu Deutsch „Krone“, das uns zu beherrschen sucht. Global erfahren wir Menschen 
schmerzlich, keineswegs alles „im Griff zu haben“. In allzu viel wirtschaftlichen und politischen System
haben wir Menschen als sogenannte „Krone der Schöpfung“ uns angemaßt, grenzenlose Herrscher der 
Welt zu sein. Jetzt erleben wir uns eher „ohne Krone“, ausgeliefert, verängstig, vereinsamt. In dieser 
Situation fragt ein bestürzter Christ in einer Zeitung angesichts der bedrohlichen globalen Seuche mit ihren 
vielen Opfern: „Ist Jesus wirklich da, trotz Corona“?  In einem Gedicht eines unbekannten Autors wird 
gegen Ende auch danach gefragt und geantwortet:  

„ist da noch jemand  /  so unsichtbar  /  wie Corona  / doch spürbar /  und alles beherrschend  /  und dienend  /  
mit seiner  /  Liebe  /   ansteckend  /  und wahrhaft ../  königlich   / ICH-BIN-DA“ 

„Ich bin da“: Die Kartage erinnern uns daran, dass Jesus eine schmachvolle, schmerzende „Dornen -
Corona“ trägt, eine Dornen- Krone, Sinnbild des solidarischen Mit - Leidens im Dienst an uns und mit 
uns. „Handelt, wie ich an euch gehandelt habe“ heißt es bei Johannes (Joh 13,15). Und auch aus diesem
Geist leben in der Corona - Zeit viele Zeitgenossen. „Wir sind füreinander da“ sagen Menschen 
unterschiedlicher Weltanschauungen und generationenübergreifend: im persönlichen Umfeld, in der sozialen 
und medizinischen Versorgung, in Forschung und Politik.  Manche arbeiten bis an die Grenzen ihrer 
Belastbarkeit oder werden gar Opfer ihres verantwortungsvollen Handelns. 
„Ich bin da“: Als Auferweckter ist Jesus Christus, so steht es als Besonderheit im „apostolischen 
Glaubensbekenntnis“, hinabgestiegen in das Reich der Vergessenen, der Verloren, der Toten. Damit wird dem 
Glauben Ausdruck verliehen, dass auch denen, die vor Christus gelebt haben, die Verheißung der Geborgenheit 
und Heimat in Gott gilt.
„Ich bin da“: Da ist jemand, der da ist mit seiner Liebe. Er ist da mitten in unserem angefochtenen Leben.
So begründet ja auch schon Augustinus, dass die Auferweckung Jesu eine zweifache Auferstehung des 
Menschen begründet: Die mitten im Leben heute und hier und die aus dem Tod. (vgl. De civitate Dei, XXII 
6,2a). 

 Ostern, „ein Fingerzeig, dass die Liebe bleibt“ 
Liebe Gemeinde: Dieser Tage stand auf der  der Todesanzeige der Angehörigen für einen mit mir 
befreundeten Kollegen ein Vers aus dem Gedicht „Das Zeichen“, das der  jüdischen Gelehrten  Schalom 
Ben-Chorin 1942 schrieb, als sich die Schreckensmeldungen über den Krieg und die Vernichtung seines Volkes
häuften: „Freunde, dass der Mandelzweig wieder blüht und treibt, ist das nicht ein Fingerzeig, dass die Liebe 
bleibt.“ (vgl. Jer 1,11-12):  
Dieser Vers, geschrieben angesichts unermesslichen Grauens, ist für die trauende Familie zum 
Trostwort angesichts der Verabschiedung von einem geliebten Menschen geworden. Freunde, dass der 
Mandelzweig wieder blüht und treibt, ist das nicht ein Fingerzeig, dass die Liebe bleibt.“ Die Familie fügte 
hinzu: „Wir hoffen ihn in der Liebe Gottes“. In der Liebe Gottes. Damit ist alles gesagt. Die Hoffnung stirbt 
eben nicht zuletzt, sondern gar nicht. 
Möge uns aus der Feier des Osterfestes auch in diesen schweren Tagen Vertrauen, Hoffnung und 
Zuversicht erwachsen. Ihnen allen wünsche ich ein nachdenkliches Osterfest. Amen. 

Helmut Philipp, StD 


