
Predigt am 22.12.2019 (4. Advent Lj A): Jes 7,10-14; Röm 1,1-7; Mt 1, 18-24

Nomen est omen

„Mit der Geburt Jesu Christi war es so…“ Wer jetzt erwartet hat, dass auch Matthäus (wie

Lukas)  von den wundersamen Begleitumständen berichtet:  Herbergssuche,  Krippe,  Engel,

Hirten…, wird mehr als enttäuscht. Es kommt einem wie eine Entschädigung vor, dass die

sog. Hl. Drei Könige, die ja auch zu einem traditionellen Krippenbild gehören, wiederum nur

bei  Mt  vorkommen.  (Übrigens  sehens-  und  bewundernswert  im  Torso  des  Johannes-

Kirchleins  auf  unserem Neuenheimer  Marktplätzchen).  Weihnachten ist  also  auch  in  der

Bibel  eine  Kompilation:  Verschiedene  Überlieferungsstränge  fügen  sich  in  ein

Weihnachtsbild, wie es schöner nicht sein könnte. Nur in einer „Zweiten Naivität“, die für

mich  eine  große  literarische  Entdeckung  war,  sie  kommt  mir  vor  wie  ein  musikalisches

Vorzeichen für die Tonart, will heißen das Verständnis der biblischen Weihnachtstexte, aber

auch für ihre Interpretation und Deutung. Nur in einer zweiten Naivität, die die historisch-

kritische Betrachtung zwar nicht ignoriert, aber übersteigt, lässt sich die tiefere, von mir aus

lyrische Wahrheit des Weihnachtsevangeliums erkennen. 

I. Dazu  gehört  auch  der  künftige Name des  Kindes,  auf  den der  Evangelist  Matthäus  so

großen Wert legt. Es sind sogar zwei Namen, die im heutigen Evangelium vorkommen: Jesus,

wie er  dann auch tatsächlich heißen wird,  aber auch  Immanuel,  ein Name, den er  aber

selber nie getragen hat. Was steckt da dahinter? Kirchenmusikalisch wird man später sagen

dürfen, lässt sich das dreisilbige Immanuel oder Emmanuel leichter singen als das zweisilbige

Wort Jesus. Einsilbig (im Sinne von eintönig oder wortkarg) sind jedoch die beiden Namen

nicht,  von  denen  Josef  im  Traum  erfährt.  Es  wird  ja  die  Bedeutung  oder  Übersetzung

ausdrücklich mitgenannt:  „…dem sollst du den Namen Jesus geben, denn er wird sein Volk

von seinen Sünden erlösen.“  Das ist die volkstümliche Deutung des Namens Jeschua: Jahwe

ist Hilfe/Rettung/Heil. 

Heute  Abend  im Bußgottesdienst  wird  der  Akzent  darauf  liegen,  dass  das  ganz
zentral für das Matthäus-Evangelium ist: Der Rettungsauftrag des Erlösers, speziell
ausgerichtet auf die Vergebung der Sünden. Denken wir an das Kelchwort mit der
Hinzufügung: vergossen „zur Vergebung der Sünden“. (26,18) Erstrecht die Heilung
des Gelähmten, wenn Jesus zur allgemeinen Verwunderung, ja zum Ärgernis seiner
Widersacher als erstes zu ihm spricht:  „Hab Vertrauen mein Sohn, deine Sünden
sind dir vergeben.“ (9,2-8 )  Sünde ist immer auch Lähmung, Blockierung – nicht nur
des guten Willens.  Unsere durch die Sünde gestörte oder gar zerstörte Beziehung
zu Gott kann nur durch den Heiland geheilt werden. Freilich nur, wenn wir unsere
Sünden erkennen, bekennen, bereuen und bereit sind, IHN um Vergebung zu bitten.
ER hält sie uns hin in diesem Jesus, der „sein Volk von seinen Sünden erlösen“, wird
und befreien kann.  

II. Noch  gewagter  ist  im  heutigen  Evangelium  die  Behauptung  der  Erfüllung  der

prophetischen Verheißung (1. Lesung):  „…und man wird ihm den Namen Immanuel geben,

d.h. übersetzt: Gott ist mit uns.“ Gott ist mit uns in diesem Jesus von Nazareth, der ja bei Mt

schon ganz am Anfang  Christus  (Messias) heißt; wenn Sie so wollen: Sein dritter Name! In

der bekannteren Verkündigungsszene, wie sie der Evangelist Lukas überliefert, kommt ein



vierter Name hinzu: „…deshalb wird auch das Kind heilig und Sohn Gottes genannt werden“.

(1,35) 

Bei aller Unterschiedlichkeit stimmen die beiden Überlieferungsstränge überein im Zeugnis,

im Bekenntnis: Der Mensch Jesus ist (zugleich) der Christus, der Sohn Gottes! Seine letztlich

unableitbare,  übernatürliche,  göttliche  Herkunft  wird  im  (antiken)  Schema  der

Jungfrauengeburt ausgesagt:  „Seht die Jungfrau wird ein Kind empfangen und einen Sohn

wird sie gebären…“ Das aber ist eine theologische und keine gynäkologische Auskunft, die

dort  ideologisch  wird,  wo  sie  sich  in  der  kirchlichen  Dogmatik  weiterhin  hartnäckig

behauptet, weil hartnäckig immer wiederbehauptet wird. 

Paulus  ging  in  der  2.  Lesung  noch  weiter,  und  seine  Auskunft  ist  weit  älter  und

ursprünglicher. Er beginnt seinen Brief an die Römer geradezu feierlich mit einer deutlichen

Unterscheidung, was Jesu doppelte Herkunft betrifft: „…berufen zum Apostel, ausgesondert,

das Evangelium Gottes zu verkünden, das er durch seine Propheten im Voraus verheißen hat

in heiligen Schriften: Das Evangelium von seinem Sohn, der dem Fleische nach geboren ist als

Nachkomme Davids, dem Geist (der Heiligkeit) nach eingesetzt (!) als Sohn Gottes in Macht

kraft seiner Auferstehung von den Toten.“ Das ist, wenn Sie so wollen, schon an dieser Stelle

die österliche Botschaft von Weihnachten. 

Jetzt  versteht sich noch mehr der scheinbare Widerspruch,  wenn Jesus bei  Matthäus als

Sohn Davids  in die menschliche Zeugungs-  und Geschlechterfolge eingereiht wird.  Schon

Josef selbst wird ja im Traum vom Engel als „Sohn Davids“ angeredet. Maria wird dann vom

Erzengel  Gabriel  sogar  erfahren:  „Gott wird ihm den Thron seines Vaters  David geben…“

Diese Verheißung hat sich zwar nicht erfüllt, aber unbestritten wurde er immer wieder so

angeredet,  ja  angefleht  wie  vom  blinden  Bartimäus:  „Sohn  Davids,  Jesus  erbarme  dich

meiner!“ (Mk 10, 46-52). Obwohl - wie Josef in seinem Traum erfährt - das Kind nicht von

ihm  ist,  sondern  „vom  Heiligen  Geist“,  hat  er  von  seinem  Recht  zur  Namensgebung

Gebrauch gemacht und Jesus regelrecht (legal  und legitim) adoptiert.  Jesus gilt  daher an

anderer Stelle  auch als  Sohn Josefs, was  menschlich mehr als  naheliegend war auf  dem

offensichtlichen Hintergrund seiner familiären Herkunft. 

Nomen  est  Omen:  Die  verschiedenen  Namen  des  Einen,  die  verschiedenen  und  doch

konvergierenden biblischen Deutungen dessen, der uns in wenigen Tagen wieder als Kind

von Betlehem begegnet, sie machen die ganze Vielfalt des eben nicht nur dem Namen nach

christlichen Weihnachtsfestes aus.           

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html


