
Predigt am 18.04.2019 (Gründonnerstag): Joh 13,1-15
Übergriff Fußwaschung?

I. „Du,  Herr,  willst  mir  die  Füße  waschen?  -    Niemals  sollst  du  mir  die  Füße
waschen!“ – Petrus ist  entsetzt.  Für ihn ist  der Meister übergriffig geworden,  so
würden wir  wohl  heute  sagen.  Jesus  hat  für  ihn  eine  Grenze  überschritten.  Ein
Übergriff, ja fast ein Überfall ist das für Petrus: Jesu Fußwaschung. Darauf war er
nicht gefasst, auch wenn er in der Reihenfolge gar nicht der erste war - er, der Erste
der Apostel. Erst als er an der Reihe ist, wird ihm bewusst, was er sich von Jesus
gesagt sein lassen muss:  „Wenn ich dich nicht wasche, hast du keinen Anteil an
mir.“ Was aber heißt das ?: Es gibt dieses heilsgeschichtliche Muss:  „Musste nicht
der Christus all das erleiden…“, so hören es die Emmaus-Jünger aus dem Munde
des  Auferstandenen.  Es  muss  offenbar  diese  Grenze  überschritten  werden,  die
Grenze zwischen Herr und Knecht, zwischen Oben und Unten, Hoch und Niedrig. ER
zu  den  Füßen  der  Seinen.  Und  dass  es  bei  der  Fußwaschung,  die  (nur)  Joh
überliefert,  nicht  um die  übliche  Fußpflege und Körperhygiene  ging,  macht  das
Evangelium klar, indem es die Fußwaschung nach (!) dem (Abend)Mahl ansetzt. Da
man sich üblicherweise die Füße wusch oder waschen ließ, bevor man sich auf das
Speisesofa legte, müssen die Füße der Apostel ja längst „rein“ gewesen sein. Jetzt
erst  wird  so  richtig  deutlich,  dass  Jesus  ein  Zeichen  setzen  wollte.  Seine
dramatische  Zeichenhandlung  spricht  eigentlich  für  sich  und  bräuchte  keinen
Kommentar, wenn nicht Petrus - und stillschweigend auch die anderen - dies als
übergriffige, übergreifende Grenzüberschreitung empfunden hätten. IHM aber geht
es  um die  übergroße  Liebe,  um eine  grenzenlose  Liebe  zu  den  Jüngern.  Diese
Hingabe, diese Liebe, die sich tags darauf am Kreuz vollenden wird, ist das Zeichen,
bezeichnet  die  Liebe Gottes,  die  nicht  nur  bis  an die  Grenze,  sondern über  die
Grenze geht, darüber hinaus bis zum Äußersten zu gehen bereit ist. 

II. Dennoch:  Die  Fußwaschung  im Abendmahlssaal  ist  durchaus  zweideutig  und
kann tatsächlich  ganz zwiespältige  Gefühle  auslösen.  In  bestimmten Situationen
haben  die  Füße  nach  ihrer  Entblößung  ja  etwas  Intimes,  um  nicht  zu  sagen:
Erotisches. Denken wir nur an die Sünderin zu Füßen Jesu, die sie benetzt und mit
ihren  Haaren  getrocknet  hat.  (Lk  7,36-37)  Dennoch  sieht  die  Liturgie  der
Abendmahlsmesse  am  Gründonnerstag  die  stilisierte  Nachahmung  der
unnachahmlichen  Fußwaschung  jedenfalls  dort  vor  „wo  die  seelsorgerlichen
Verhältnisse es anraten“.  (Rubrik im Messbuch). Damit konnte ich mich aber noch
nie  anfreunden.  Nicht  nur  wegen  der  Gefahr  des  Übergriffs  und  der
Grenzüberschreitung,  sondern  wegen  der  zeremoniellen  Künstlichkeit  und
Theatralik. Wir feiern ja die Eucharistie auch nicht wie im Abendmahlsaal, sondern
rituell,  im  objektivierenden  Ritus  der  Messfeier.  Die  Bischöfe  und  Äbte  in  den
Kathedralen und Klöstern mögen es von mir aus tun, aber auch da gefällt es mir
nicht. Die Herablassung gefällt mir nicht und ist mir verdächtig. Und warum wohl
erst seit Neuestem auch Frauen zur Fußwaschung zugelassen sind? 

Halten  wir  einfach  fest,  dass  das  Letzte  Abendmahl  kein  Übergriff,  nicht
übergreifend, aber ergreifend war; eine gewisse Grenzüberschreitung, aber keine
Grenzverletzung; die Antizipation seiner Passion, die entgrenzende Vorwegnahme
seiner  eigenen  Verletzung,  Verwundung,  Kreuzigung.  Seiner  Passion  geht  sein
„Mandatum", sein Auftrag, sein Vermächtnis voraus:  „Ein Beispiel habe ich euch
gegeben, damit auch ihr einander tut, wie ich an euch gehandelt habe.“ 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html


