
Predigt am 17.02.2019 (6. Sonntag Lj. C): Lk 6,17.20-26
Kurze Antwort?

„Gibt es Gott? Kurze Antwort, bitte!“  Ministerpräsident  Winfried Kretschmann beklagte
erst  kürzlich  im  Fernsehen  und  an  diesem  Beispiel  die  typische  Vereinfachung  und
journalistische  Kurzatmigkeit.  Man kann eben nicht  auf  jede  gestellte  Frage eine  kurze
Antwort geben. Es gibt Fragen, auf die es gerade keine kurz und bündige Antwort geben
kann, ja geben darf. „Glauben Sie an Gott?“ Wer hier vorschnell mit Ja oder Nein antwortet,
nimmt  allerhand  Missverständnisse  in  Kauf.  Das  schiere  Gottesbekenntnis  drückt  noch
lange nicht  aus,  was dem Gläubigen wesentlich und wichtig  ist;  erklärt  noch gar nicht,
wofür er eintritt und welches Gottesbild, welche Gottesvorstellung dahintersteht.

Der Gottesglaube kann dazu dienen, sich der eigenen Verantwortung zu entziehen. Wer
sich  „seinem“  Gott  verpflichtet  fühlt,  womöglich  in  absolutem  Gehorsam,  ohne  ihn
begründen zu müssen,  kann zu jeder Unmenschlichkeit  fähig sein.  „Gotteskrieger“ aller
Zeiten und Religionen lehren uns das Fürchten und nicht die Gottesfurcht. Es sind verzerrte
und verunstaltete Gottesbilder, die zu allen Zeiten und in allen Religionen irrlichtern und oft
genug gewalttätige Züge tragen. Die Gretchenfrage ist also nicht, ob jemand an Gott glaubt
oder  nicht,  sondern  an  welchen  Gott  einer  glaubt  oder  nicht.  Ein  Gott,  der  Krieg  und
Ausrottung  befiehlt  oder  duldet,  ist  verabscheuungswürdig.  Ein  Gott,  der  durch  sein
vermeintliches  (männliches)  Geschlecht  patriarchale  Strukturen  rechtfertigen  oder  gar
verewigen soll, ist nicht erst heute abzulehnen. Ein Gott, der Ausbeutung legitimiert und
Ausgebeutete  vertröstet,  ist  ideologisches  Machwerk.  Der  biblische  Gott,  besser:  die
wachsende Gotteserkenntnis der Bibel: Dass ER in heiliger Einseitigkeit zu den Armen und
Schwachen hält, gegen Unterdrückung die Befreiung will und Gerechtigkeit einfordert, er
hat freilich auch wenig gemein mit einem Gott, dessen Funktion sich darauf beschränkt,
individuelle Sinnkrisen zu bewältigen. Christlicher Glaube ist nicht in erster Linie dazu da,
um Menschen in Grenzsituationen zu trösten und für ihr seelisches Wohlbefinden zu sorgen.
Eine  solche  Notfall-Theologie  ist  zwar  beliebt  und  gesellschaftlich  anerkannt,  und  viele
sehen darin die wesentliche, womöglich einzige Funktion der Religion. Aber: Wo Gott und
der Glaube an ihn derart (miss)verstanden oder vereinseitigt wird, da hat der Atheismus
eine fast notwendige Funktion, weil er zur Klärung und Reinigung des Theismus, auch des
Monotheismus beiträgt. 

Das könnte einer der Gründe sein,  warum religiöse, gottgläubige Menschen oftmals  mit
gläubigen  Atheisten, (die glauben, dass es Gott nicht gibt) - besser zurechtkommen als
mit  denen,  die  allzu  fraglos  gläubig  sind,  d.h.  ihr  Gottesbild,  ihren  Gottesglauben  nie
hinterfragt  haben.  Es  hat  mir  immer  schon  zu  denken  gegeben,  dass  man  die  ersten
Christen in der Antike als Atheoi, Atheisten verunglimpft hat, nur weil sie das ablehnten,
was ihre heidnische Umwelt als Gottheit(en) verehrte. 

Welches Gottesbild steht nun hinter den Seligpreisungen der Bergpredigt, die wir heute
erneut gehört haben? Kurze Antwort bitte! – Vorsicht ist geboten! Auch hier verbietet sich
jede (ideologische) Verkürzung und (theologische) Vereinfachung. Ich für meinen Teil teile
das Gottesbild Jesu, der vom „Vater im Himmel“ spricht, „der seine Sonne aufgehen lässt
über Guten und Bösen und regnen lässt über Gerechte und Ungerechte“.  (Mt 5,45) Die
Wehe-Rufe, die sich den Seligpreisungen im Lukas-Evangelium nahtlos anschließen, zeigen
mir nur, dass der Gott und Vater Jesu Christi alles andere als harmlos ist. 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html


