
Weihnachtsansprache 2018 in St. Vitus und St. Raphael, Heidelberg
„Im Anfang war das Gespräch“ (n. Joh 1,1)

Liebe, zum Weihnachtsfest versammelte Gemeinde!

1. „Zur Krippe durch die Hintertür“
1.1 „Heut schließt er wieder auf die Tür“

„Heut schließt er wieder auf die Tür“ / zum schönen Paradeis. / 
Der Kerub steht nicht mehr dafür: / Gott sei Lob, Ehr und Preis." 
Diese 4. Liedstrophe des Weihnachtsliedes „Lobt Gott ihr Christen alle gleich“ (GL 247, 16.Jhd.) trifft 
mitten hinein in das Ereignis der Weihnacht: Biblisch ausgedrückt war die Tür zum Baum des Lebens 
verschlossen (vgl. Gen 3,24). Von uns endlichen Menschen her bleibt die Sehnsuchtsvorstellung von 
einem ewigen Leben Illusion, doch nicht  von Gott her, der Quelle allen Lebens: ER ist Mensch 
geworden als einer von uns in Jesus Christus, der von sich sagt: „Ich bin gekommen, damit ihr  „das 
Leben haben und es in Fülle haben“ (vgl. Joh 10,10). In Jesus, so die weihnachtliche Botschaft schließt 
Gott „auf die Tür“: Symbolisch gesprochen bezeichnet sich der Hirte Jesus selbst als „Tür“(Joh 
10,7,b)“: „Ich bin die Tür in den bergenden Schafstall (n. Joh 10,1); wer durch mich hineingeht, wird 
gerettet werden (Joh 10,9). Vor dieser Tür steht kein Kerub mit loderndem Feuerschwert, der uns 
abweist; niemand kann diese Tür verschließen, denn sie ist ein für alle Mal geöffnet; keine Gewalt und
Schuld der Welt vermag sie zuzuschlagen: „Gott sei Lob, Ehr und Preis“.

1.2 Auch durch die Hintertür zur Krippe
Doch auch an uns ist es, unsere Tür des Herzens zu öffnen in diesen weihnachtlichen Tagen: „Macht 
hoch die Tür, die Tor macht weit, es kommt der Herr der Herrlichkeit“  haben wir in den Adventstagen 
gesungen. Wie freilich können wir als ach so aufgeklärte Zeitgenossen Zugang zum diesem Geheimnis
der Weihnachtskrippe finden? Vielleicht auch „Zur Krippe …durch die Hintertür“, wie ein Buchtitel 
rät 
(v. Klaus Hemmerle)? Eine stille Sehnsucht nach dem, wofür die Krippe, wofür Weihnachten steht, 
lebt in vielen von uns, in Gläubigen und auch religiös Unmusikalischen. Jeder mag hier seine eigene 
Annäherung von ungewohnten Seiten her versuchen, um einen verstehenden Blick zu werfen auf das 
Kind in der Krippe.  

2. „Im Anfang war das Gespräch“
Mir selbst ist in diesen Tagen als „Türöffner“ zu Weihnachten der erste Satz des Johannesevangeliums
zum Weihnachtsfest nochmal anders als bisher aufgegangen, angeregt durch Erasmus von Rotterdam 
(1467 bis 1536), dessen Gedanken mich schon als Student beschäftigt haben. Er hat 1519 in der 
Übersetzung des Anfangs des Evangeliums nach Johannes eine kleine, aber entscheidende 
Veränderung vorgenommen. Gehört haben wir eben: „Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei 
Gott, und das Wort war Gott“ (EU).  Erasmus geht es um die griechische Vokabel „Logos“, das im 
lateinischen gewöhnlich mit „Verbum“ wiedergeben wird. Nun kann das griechische Wort „Logos“ 
verschiedene Bedeutungen haben. Für Erasmus bedeutet Logos im Lateinischen hier „Sermo“, zu 
übersetzen mit Wechselrede oder mit Gespräch. So übersetz Erasmus aus dem Griechischen: Im Anfang 
war das Gespräch und das Gespräch war bei Gott und das Gespräch war Gott. Erasmus konnte sich 
dabei etwa auf den 258 n.Chr. als Märtyrer gestorbenen Bischof Cyprian von Karthago berufen, der den 
Sohn Gottes als sermo patris, Gespräch des Vaters bezeichnet hatte. 
Mit dieser Übersetzung hat Erasmus Zentrales über das Geheimnis der göttlichen Dreifaltigkeit 
hervorgehoben, nämlich Kommunikation, Austausch als Grundlage der inneren Beziehung im 
dreifaltig- einen Gott, und als Grundlage der Beziehung zwischen Gott und Mensch. „Am Anfang
war das Gespräch“. Hier lebt etwas von der Dynamik Gottes, der die Liebe ist: Gott ist ein 
„Geselliger Gott“ nach dem Dichter und Pfarrer Kurt Marti; er sagt dazu: „Am Anfang also: 
Beziehung. / Am Anfang: Rhythmus. /Am Anfang: Geselligkeit. / Und weil Geselligkeit: Wort. / Und im 
Werk, das sie schuf, / suchte die gesellige Gottheit sich / neue Geselligkeiten. / Weder 
Berührungsängste / noch hierarchische Attitüden. / Eine Gottheit, die vibriert/ vor Lust, vor Leben. / Die
überspringen will auf alles, auf alle.“  
„Im Anfang war das Gespräch, und das Gespräch war bei Gott, und Gott war dieses Gespräch“. Liebe 
bedeutet Beziehung im Mysterium des dreifaltig - einen Gottes selbst. „Logos“, als „Gespräch“ 
übersetz, unterstreicht das Weihnachtsereignis als eine Wende des Verhältnisses Gottes zum Menschen 



und der Menschen zu Gott ins Dialogische, was für ein Glaubenshorizont! Das Diesseits und das Jenseits
werden in innigere Weise miteinander verbunden, ineinander verflochten. Wo „Jenseits“ und „Diesseits“ 
als unüberbrückbare Kluft zwischen beiden verstanden wird, hat das oft auch zu angstbesetzten uns 
autoritären Gottesbildern geführt. Steht am Anfang das „Gespräch“ und nicht das gewissermaßen starre,
unverrückbare Machtwort, muss dies auch der Weg einer einladenden Kirche sein, die sich im Gespräch 
jedem Menschen vorbehaltlos öffnet, der ihr begegnet (- auch ein Herzensanliegen unseres Papstes-). 

3. Der Mensch als dialogisches Wesen
Liebe Gemeinde! „Zeitalter des Gesprächs und der Begegnung“ hat man unsere Zeit gelegentlich 
genannt. Das Dialogische wird als wesentliches Moment gegenwärtiger Lebenseinstellung beobachtet. 
Trotz auch gegenläufiger Tendenzen gibt es die Suche und die Bereitschaft zum Dialog zwischen 
Weltanschauungen, politischen Gegnern, Religionen und Konfessionen, die jeweils aus ihrer allzu 
selbstgewissen Absolutheit heraustreten und sich in der Gesprächsbegegnung öffnen. Aber auch für jeden
einzelnen stellt sich die Frage, welche Bedeutung das Dialogische für die eigene Identitätsfindung hat. 
„Menschsein heißt, das gegenüberstehende Wesen sein“ (nach M. Buber). Im Glauben jedenfalls ist 
Weihnachten als ein dialogisches Beziehungsgeschehen zwischen dem Mensch gewordenen Gott und uns 
Menschen zu verstehen. Oft genug stellen wir als Menschen nicht nur Fragen, sondern werden uns selbst 
zur Frage, uns zum Rätzel. Da hilft es dem Verstehen des eigenen Selbst, des Anderen, der Welt und des 
Göttlichen, sich als „dialogisches Wesen“ zu begreifen. „Am Du werde ich zum Ich“ sagt uns die 
dialogische Philosophie. Mensch - Sein ist  „Mit-sein“, ist Begegnung und Beziehung, auch im Medium 
der Sprache. Nicht der atomisierte Einzelne in seiner Einsamkeit, sondern die Mitmenschlichkeit vom 
anderen her, vom Du, gehört zu unserem Wesen. Zur Erfahrung Israels gehört so auch die „Ur-
begegnung“ mit JAHWE, mit Emanuel, dem Gott mit uns, Er ist da für uns. Er ist unser „Ur-Du“, Er ist 
anrufbar im Gebet und in unseren ihn suchenden Gedanken. Wie innig kann diese Beziehung sein, wenn 
wir im Buch Exodus (33,11) etwa hören: „Der Herr und Mose redeten miteinander von Angesicht zu 
Angesicht wie einer mit seinem Freund spricht.“ Uns Christen ist Jesus Christus „sermo patris“, Gespräch
des Vaters durch den Sohn im Heiligen Geist mit uns als Kinder Gottes.. 

4.  „Mit Gott auf Du und Du“
Weihnachten, liebe Gemeinde, erinnert uns daran, dass wir „Mit Gott auf Du und Du “ alle Tage leben 
dürfen. Unsere Beziehung zu Gott ist vertrauendes Herzensgespräch in der Lebensgemeinschaft mit 
Jesus, dem zum Menschen gewordenen Gott. Sie lebt aus der inneren Ich – Du -Beziehung. Es ist der 
Mensch Jesus, dem wir uns zuwenden. Denn, so betont es der Mystiker Johannes vom Kreuz, „wer das göttliche 
Gegenüber ist, lässt sich nur an Jesus von Nazareth erkennen. Am Tun und Sagen einer historischen Person hat 
sich der ‚Charakter‘ Gottes offenbart. In Jesus von Nazareth kommt Gott dem Menschen entgegen, damit der 
Mensch ihn kennen und im Erkennen lieben lerne.“ Der Prozess der Umformung in Gott hinein, so Johannes vom
Kreuz., „wird so ein Prozess der Angleichung an den Geliebten, an den, der „Mensch wurde, damit der Mensch 
Gott werde“. So heißt es auch in einem Hymnus im Brevier, dem Stundengebet der Kirche: „Gott Sohn, des 
Vaters Ebenbild, / du König der erlösten Welt, / in dir wird Gott uns Menschen gleich, / in dir der 
Mensch zu Gott erhöht.“ Gott wird Mensch - der aus der Heillosigkeit errettete, erlöste Mensch vergöttlicht (im 
Sinne der Theosis), Vergöttlichung): Welch wunderbarer Tausch, welch „fröhlicher Wechsel“ mit Luther 
gesprochen! 
Ja: „Heut schließt er wieder auf die Tür“: Jesus Christus ist das „Heute Gottes in Person“ (Getrud von 
Helfta, gest. 1302) und das Gesprächsangebot Gottes an uns. Lassen wir es hörend und antwortend 
Resonanz in unserem Leben finden im Geist der weihnachtlichen Botschaft.
Ihnen allen wünsche ich eine gesegnete Weihnachtszeit – auf dem Weg zur Krippe, durch welche „Tür“ 
oder „Hintertür“ auch immer.  
Amen. 

Helmut Philipp, GR., Studiendirektor a.D.

www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html


