
1

Predigt am 2.11.2018 (Allerseelen): Röm 8, 18-23

Todfrei statt Freitod

„Ich sage, weil allein der Tod mich machet frei, dass er das beste Ding aus allen Dingen sei.“

I. Im Cherubinischen Wandersmann des Barockdichters  Angelus Silesius findet sich dieser

seltsame Sinnspruch, mit dem wir vermutlich wenig anfangen können. Vor allem die unter

uns,  die  um  einen  lieben  Verstorbenen  trauern,  werden  aufbegehren;  es  sei  denn,  sie

trösten sich ohnehin und längst damit, dass der Ehemann, die Tochter, der Freund oder wen

auch immer sie hergeben mussten, dass der oder die Verstorbene nun frei ist, frei ist von

den  Zwängen  des  Lebens,  von  der  Last  des  Alters,  von  den  Leiden  eines  womöglich

jahrelangen Siechtums. Der Tod macht frei!? Der Apostel Paulus fügt dem aber noch eine

erstaunliche  Erkenntnis  hinzu:  „Denn  wer  gestorben  ist,  der  ist  frei  geworden  von  der

Sünde.“ (Röm 6,7) Was heißt das? : Sünde ist das, was uns schuldhaft von Gott trennt. Das

Wort „Sünde“ kommt ursprünglich von „sondern, absondern, trennen“.  Davon vor allem

werden wir frei; auch das hat mit dem Tod gottlob ein Ende. Paulus denkt, dass wir erst im

Jenseits  Gottes  „die  herrliche  Freiheit  der  Kinder  Gottes“ ungetrübt  und  unaufhörlich

erlangen, diese himmlische  Freiheit, derer wir uns hier im irdischen Diesseits mit seinen

erdenschweren Bedingungen nur selten erfreuen durften. Wer so empfindet und darunter

leidet, dass er in seinem diesseitigen Leben zu sehr gebunden, ja manchmal wie gefangen ist,

der  ist  ganz  nahe  an  der  Todessehnsucht  eines  Angelus  Silesius  oder  Heinrich  von

Laufenberg (1390-1458), von dem das Wort stammt: „Ich wollt, dass ich daheime wär…“

II.   Wie  auch  immer!  Unsere  christliche,  unsere  österliche  Hoffnung  auf  Befreiung,

Vollendung,  Erlösung  muss  heute  mehr  denn  je  einem  unbändigen  Lebenswillen  und

Lebenshunger standhalten;  wenn Sie so wollen:  einer  Vertröstung auf  das  Diesseits,  das

wenig Platz aber eine große Sehnsucht hat nach dem, was „Gott denen bereitet hat, die ihn

lieben“ – falls man  überhaupt noch auf die Idee kommt, dass das alles etwas mit Gott, den

es ja (angeblich) gar nicht gibt, zu tun haben könnte. „Wie wir heute enden wollen“ heißt im

BR-Fernsehen ein Film über die heutige, für mich befremdliche, gott-lose Bestattungskultur.

Es  spricht  Bände:  Die  kirchliche  Bestattung  und  die  sich  darin  ausdrückende  christliche

Auferstehungshoffnung kommen nur noch ganz am Rande vor.

Als in der gottgewissen Barockzeit die oben genannten Texte entstanden sind, gab es auch

eine  unbändige  Lebensfreude,  die  sich  in  Wort  und  Bild,  Poetik  und  Musik  einen

unsterblichen Ausdruck verschaffte, - obwohl oder gar weil der Tod als der einzige Ausweg

aus  dem  „Jammertal“  Erde  erschien.  Unsere  Zeit  dagegen,  die  sich  der  Illusion  einer

womöglich machbaren Unsterblichkeit hingibt, sie kennt nur noch Lebenszeit und will von

der Todesstunde nichts mehr wissen. Und doch bleibt die Ahnung, dass es nicht nur den

Freitod, sondern auch das Todfrei, die Freiheit des Todes gibt. Der Gedanke des Gerichtes ist

dabei jedoch unabwendbar mit zu bedenken. Es geht ja darum, von einem gnädigen Gott

sozusagen gnadenhalber den Freispruch für ein ungnädiges Leben zu erhoffen. Wir werden

gerichtet, aufgerichtet von Gott, dem wir unser Leben verdanken und unseren Tod anheim

geben.

III. Ein  Letztes:  Auch  gläubige  Christen  wissen  mittlerweile,  dass  der  Tod  der  Preis  der

Evolution ist, und unser menschliches Leben, wie alles hienieden, zwangsläufig dem Tode



2

zustrebt.  Alles  an  uns  ist  vergänglich  und  sterblich!  Über  die  Unbestreitbarkeit  dieser

Wahrheit hat man sich in der Christenheit seit Kirchenväterzeiten mit der dualistischen Leib-

Seele- Lehre hinweggeholfen, wonach nur der Leib verfällt und nur die unsterbliche Seele

frei wird, die dann, wie und wo auch immer, über den Tod hinaus fortexistiert. Das ist zwar

gut philosophisch gedacht, aber theologisch höchst fragwürdig und auch von der Bibel kaum

abgedeckt. Das steht bei Lichte betrachtet sogar im Widerspruch zum christlichen Credo, wo

von der  „Auferstehung der  Toten“ und nicht  nur  ihres  Leibes  die  Rede ist.  (Et  exspecto

resurectionem mortuorum et vitam venturi saeculi). Wenn von  Gott- das ist der unerhörte

Glaube und unsere unverbrüchliche Hoffnung-  dereinst der ganze Mensch „mit Leib und

Seele“ auferweckt wird, dann ist zuvor der ganze Mensch – und nicht nur sein Leib – dem

Tod verfallen. So populär auch unter uns Christen die Vorstellung von einer unsterblichen

Seele geworden bzw. gewesen ist: In den liturgischen Texten hat sie keinerlei Anhalt. Weder

in den Begräbnistexten noch in der Totenmesse ist davon die Rede, dass nur ein Teil von uns,

wenn auch ein unsichtbarer, noch weiter existiert, wenn wir gestorben sind. Was wir die

Seele – und heute Allerseelen – nennen, meint in recht verstandenem Sprachgebrauch das

personale Wesen eines Menschen, das bei Gott für immer aufbewahrt ist. Aber sterben und

im Tode untergehen, das muss der ganze Mensch, der erst dann frei geworden ist für das,

was dann aufgehen soll: Die Tür zum „Leben in Fülle“ (Joh 10,10), ewiges Leben genannt.

Aufgehen kann dann auch die Saat unserer Tränen und Mühen.

Es ist wahrhaftig eine Neuschöpfung, die wir von Gott erwarten und erbitten, wenn wir für

unsere Verstorbenen beten.  „Vita mutatur non tollitur – Denn deinen Gläubigen wird das

Leben  gewandelt,  nicht  genommen.“ Das  ist  die  kühne  Behauptung  der  Präfation  der

Totenmesse. Das trauen wir allein IHM zu, weil der zu ihm hin Auferstandene „der Erstling

der Entschlafenen“ ist, der erste der Toten, die bei IHM für immer und ewig leben. (1 Kor

15,20). Christus werden wir gleichgestaltet; ihm dürfen wir im Tod folgen, wenn wir Ihm im

Leben nachgefolgt sind: „Sind wir nun mit Christus gestorben, so glauben wir, dass wir auch

mit ihm leben werden.“ (Röm 6,8) Wir sind so frei und es führt kein Weg daran vorbei: An

Christi Kreuz  und  Auferweckung  ist  unsere  christliche  Hoffnung  gebunden.  Nicht  die

unsterbliche Seele, sondern die unsterbliche Liebe Gottes ist es, an die wir glauben. 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html


