
1

Predigt am 11.03.2018 (4. Fastensonntag Lj.B):  Joh 3,14-21

Kreuz-Fetsch

I.  Wenn irgendein Symbol für das Christentum steht, dann ist es das Kreuz. – so, wie der

Davidstern für das Judentum und der Halbmond für den Islam steht. Es ist unser Label, unser

heiliges  Zeichen.  Und  doch  tun  sich  nicht  nur  Nichtchristen,  sondern  auch  Mitchristen

schwer mit diesem Kreuz-Zeichen, zumal wenn es als Kruzifi, als Bildnis des Gekreuzigten,

gezeigt  wird.  So sehr  es  in  traditonell  katholischen Landen zum Landschafsbild  wie  zur

Ausstattung der Kirchen und Häuser dazuzugehören scheint,  so befremdlich wirkt  es auf

Andersgläubige und Menschen ohne kirchlichen Hintergrund. Es ist schwer zu vermitteln,

warum wir überall  das Abbild eines Gefolterten,  grausam Hingerichteten aufängen. Der

Vorwurf  oder  zumindest  der  Verdacht  lautet:  Ein  Leidender,  Sterbender,  ein  Toter  am

Galgen,  und nichts  anderes  war  das  Kreuz:  Ist  das  nicht   lebensfeindlich,  schmerz-  oder

leidverliebt?  Wie wirkt  es  sich wohl  auf  unser  Unterbewusstsein  aus,  wenn man immer

wieder  auf  solche  Bilder  schaut  und  sich  sogar  daran  gewöhnt?  Darf  man  das  Kindern

zumuten? Und muss man Glaube und Kirche nicht verdächtgen, nach wie vor etwas gegen

Lebenslust und Lebensfreude zu haben? 

Es ist gut und längst an der Zeit, sich solchen kritschen Anfragen zu stellen. In 2000 Jahren

Kirchengeschichte gab es in der Tat viel zu viel Lebensfeindlichkeit, Grausamkeit, Leidens-

und  Todverliebtheit.  Wir  brauchen  nur  an  bestmmte  Formen  der  Askese  und

Selbstgeißelung  zu  denken.  Man  hat  sich  körperliche  Schmerzen  zugefügt,  um  dem

leidenden, gekreuzigten Christus ähnlicher zu werden oder um bei Gott etwas zu erreichen.

Oder daran, wie in der sog. schwarzen Pädagogik Kinder und Jugendliche im Namen Gottes

und der Kirche erzogen, drangsaliert wurden. Die entsetzlichen Grausamkeiten der Ketzer-

und Heienverfolgungen nicht zu vergessen. All das ist unendlich traurig und die Hypothek,

mit der wir leben müssen und die auf uns lastet, gerade wenn wir, weil wir es anders und

besser machen, mit den folgenschweren Missverständnissen aufräumen wollen.  Dennoch

kommen wir nicht darum: Wir können dem Kreuz und dem Gekreuzigten im Evangelium

nicht ausweichen, auch wenn es  noch so verklausuliert ist:  „Wie Mose die Schlange in der

Wüste erhöht hat, so muss der Menschensohn erhöht werden.“

II. So  wie  diese  Worte  Jesus  in  den  Mund  gelegt  werden,  ist  es  eine  überdeutliche

Anspielung  auf  eine  archaische,  vor  Magie  geradezu  strotzende  Geschichte  im  Alten

Testament:  Die  Aufehnung  des  Volkes  gegen  Mose,  ja  gegen  Gott selbst,  wurde  mit

Gifschlangen bestraf. Der göttliche Aufrag an Mose: Er soll eine eherne, kupferne Schlange

an einer Stange aufängen. Allein der Anblick, der Auflick zu diesem Fetsch (Fetsch: ein

mit  magischer  Kraf verbundener  Gegenstand)  soll   genügen, um  dem  Schlangengif zu

entkommen. (Num 21,4-9) Dieses hochproblematsche Bild wird nun im 4. Evangelium auf

Jesu Erhöhung am Kreuz angewendet. Wie die Kupferschlange soll er Heilung bringen. Wie

das  Bild  für  die  Schlange  für  Versuchung  und  das  Gif der  Sünde  steht,  so  steht  der

Gekreuzigte für das, wozu Menschen fähig sind in ihrer Bosheit und Grausamkeit; er steht

aber  meiner  Meinung  nach  auch  für  die  Gottesvergifung  (Tilman  Moser),  für  den

Missbrauch und die Missetaten seiner Christenheit. 



2

Das Kreuz muss als rettendes Zeichen und darf nicht als christlicher Fetsch zum Vorschein

kommen.  Es  ist  kein  Hingucker  für  Gerichts-  und  Schulräume!  Das  Kruzifi  ist  allenfalls

erträglich, wenn es für Rettung und Erlösung steht, ja auch für das Gericht im Sinne des eben

gehörten Evangeliums: „Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet; wer aber nicht glaubt, ist

schon gerichtet, weil er an den Namen des einzigen Sohnes Gotes nicht geglaubt hat.“   Das

Johannes-Evangelium  wagt  es,  auf  Blut  und  Tränen  zu  verzichten  –  mit  denen  so  viel

religiöser Sadismus und Masochismus befördert wurde. Wir müssen die Augen, vor allem die

inneren Augen  öfnen,  um das  Kreuz  als  Label  der  Liebe,  als  Zeichen der  Hofnung,  als

Symbol  der  Erlösung  zu  sehen.  Unsere  Sehgewohnheiten  sind  gefährlich,  sie  gefährden

unseren Blick  auf  die  angstüberwindende und nicht  furchterregende Wahrheit  oder,  mit

Paulus gesprochen,  die „Torheit des Kreuzes“. Und es muss die „Mysti der ofenen Augen“

(J.B. Metz) geben, die im Gekreuzigten das Zeichen des Erbarmens Gottes erblickt, und das

Kreuz  hergezeigt  als  Symbol  der  Solidarität  der  Christen  mit  den  Geschundenen  und

Gefolterten aller Zeiten, freilich auch mit den unschuldig Leidenden unserer Tage. 

Ganz  aus  dem  Geist  des  Johannes-Evangeliums  und  der  Johannes-Passion  ist  das  Lied

entstanden, das wir im Anschluss an diese Predigt singen wollen GL 291):

Holz auf Jesu Schulter, von der Welt verfucht, ward zum  aum des Lebens und bringt gute

Frucht: Kyrie eleison, sieh, wohin wir gehen. Ruf uns aus den Toten, lass uns auferstehn.

Wollen wir Got biten, dass auf unsrer Fahrt Friede unsre Herzen und die Welt bewahrt:

Kyrie eleison, sieh, wohin wir gehen. Ruf uns aus den Toten, lass uns auferstehn.

Denn die Erde ilagt uns an bei Tag und Nacht. Doch der Himmel sagt uns: Alles ist vollbracht!

Kyrie eleison, sieh, wohin wir gehen. Ruf uns aus den Toten, lass uns auferstehn.

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)


