
1

Predigt am 19.11.2017 (33. Sonntag Lj. A): Mt 25,14-30

Latente Talente

I.  Wenn wir heute davon reden, dass jemand Talent hat, begabt oder gar begnadet ist mit

einem künstlerischen,  rhetorischen,  aber auch wissenschaftlichen Talent,   geht  es gerade

nicht darum, dass das Talent  „jedem nach seinen Fähigkeiten“ gegeben wurde, wie es im

eben gehörten Gleichnis  heißt.  Der Talentierte hat  es schlicht und einfach mit  ins Leben

bekommen,  und nun muss  das  latente  Talent  ‚nur‘  noch entdeckt,  erkannt,  genützt  und

etwas aus ihm gemacht werden. Das ist der Unterschied zu Jesu empörenden Gleichnis, in

dem ja ein anderer,  „der Mann, der auf Reisen ging“,  selber alle Talente besitzt und diese

nur  vorläufig  verleiht,  eben  „jedem  nach  seinen  Fähigkeiten“  -  offenkundig  in  der

unausgesprochenen Hoffnung, sie mit Gewinn wiederzubekommen.  Das wird m.E. viel zu

wenig  beachtet  in  all  den  herkömmlichen  moralisierenden  Nutzanwendungen.  „Das

Gleichnis von den anvertrauten Talenten“ lässt sich weder in die eine oder noch in die andere

Richtung als moralische Anleitung verwenden, etwas aus dem eigenen Leben, mehr noch:

aus unserem eigenen Glauben zu machen. Es geht vielmehr um das, was uns gar nicht gehört

und deshalb gehörig empfindlich ist. Talente sind immer ungleich verteilt. Hier im Gleichnis

allerdings nicht zufällig, sondern noch einmal:  „jedem nach seinen Fähigkeiten“. Wer weniger

kann, bekommt eine kleinere Aufgabe. Die Gabe entspricht der Aufgabe und umgekehrt die

Aufgabe der Gabe. Das Talent war in der Antike eine sehr große Gewichtseinheit. Luther hat

es mit Zentner Silbergeld übersetzt. Wer mit Talenten begabt ist, zählt etwas, hat Gewicht;

kann und muss aber auch mehr Gewicht schultern. „Wem viel gegeben wurde, von dem wird

viel zurück gefordert werden und wem man viel anvertraut hat,  von dem wird man umso

mehr verlangen.“ (Lk 12,48) 

II. Wir können es drehen und wenden, wie wir wollen. Einmal mehr ist dieses Gleichnis Jesu

eine  gezielte  Provokation.  ER  wollte  die  Leute  irritieren,  aufwecken,  aufrütteln,  über  ihr

Leben vor Gott nachzudenken: Lebe ich so, wie es meinem Wesen entspricht? Oder habe ich

mich eingerichtet in einer angepassten Existenz,  in einer mir passenden Lebensweise?  Jesus

hätte das ja auch direkt sagen können. Doch mit einem Lehrsatz wie: „Lebt aus Vertrauen,

nicht aus Angst“ hätte er seine Jünger kaum aufgeweckt und aufgeschreckt. Nein, Jesus liebte

ganz  offensichtlich  die  provozierende  Gleichnisrede.  So  also  auch  hier,  wenn  der  dritte

Knecht hart bestraft wird. Er hatte es doch so  gut gemeint, als er das eine Talent sicher

vergraben hat, wenn er keinen Fehler machen wollte und auf Nummer sicher ging.
 

Vielleicht ist es gewagt, tiefenpsychologisch an dieses ärgerliche Gleichnis heranzugehen: Wo

Jesus  uns  ärgert  und  irritiert,  sollen  wir  genauer  hinsehen,  ob  unser  eigenes  Selbstbild

stimmt und wie es um unser Gottesbild steht.  Der dritte Diener will alles kontrollieren und er

fürchtet sich: „Weil ich Angst hatte, habe ich dein Geld in der Erde versteckt.“ Jesus scheint

uns sagen zu wollen: Wenn du solche Angst vor deinem Überich-Gott hast und darauf fixiert

bist,  nur  keinen  Fehler  zu  machen,  dann  ist  dein  Leben  jetzt  schon  „Heulen  und

Zähneknirschen“.  Der  Schweizer  Psychoanalytiker  Peter  Schellenbaum geht  noch  weiter,

wenn  er  dieses  Gleichnis  so  deutet:  Jesus  würde  uns  auffordern,  mit  unserer

Selbstzerstörung  aufzuhören.  Ich  habe  es  eingangs  schon angedeutet:  Wenn mit  diesem

Gleichnis schon in der Schule immer wieder moralisiert und pädagogisiert wird: Erkenne,



2

entfalte deine latenten Talente, setze sie ein, du musst mehr üben, mehr lernen, vermehre

das in dir Angelegte, dann wäre das zwar biblisch motiviertes Leistungsdenken, aber davon

scheint dieses Gleichnis gar nichts wissen zu wollen. Es geht Jesus darum, dass die ersten

beiden erfolgreichen Diener aus Vertrauen leben und ein Wagnis eingehen. Und selbst wenn

sie bei ihrem Wirtschaften etwas verloren hätten, wäre das für ihren Herrn nicht so schlimm,

als wenn sie mit dem Anvertrauten gar nichts hätten anfangen können.  

III. Zwangsläufig müssen wir uns also noch einmal mit dem dritten Knecht befassen, der alles

unter Kontrolle  halten wollte.  Menschen,  die sich selbst  nicht nur disziplinieren,  sondern

kontrollieren wollen, haben womöglich ein negatives Selbstbild und sind eigentlich ängstliche

Menschen: Ich habe Angst, dass alles außer Kontrolle gerät, wenn ich nicht alles gründlich

mache und alles im Griff habe. Ich muss das Ungeordnete, Unordentliche, Chaotische in mir

unterdrücken und verbergen, sonst verliere ich die Kontrolle über mich. Doch das Gegenteil

droht: Wenn die Kontroll- und Ordnungskräfte eines Tages nachlassen,  kann das ganze Leben

außer Kontrolle geraten. Wer dagegen das Gottvertrauen hat, all das, was an Stärken und

Schwächen, an Hellem und Dunklem in ihm ist, all das IHM heute schon hinzuhalten, um

eines Tages das Anvertraute ganz zurückzugeben, der verliert die Angst oder zumindest seine

Ängstlichkeit. Und dieser Knecht, dieser Jünger Christi ist dann auch erst richtig frei, mit dem

etwas Gutes, womöglich Herausragendes anzufangen, was Gott in ihm angelegt hat an Talent

und Begabung.  - Jetzt erst gilt: „jedem nach seinen Fähigkeiten“. Das Talent, das Gewicht des

Zugewinns kommt dann allen zugute. 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus +St. Raphael)

www.se-nord-hd.de


