
1

Predigt am 8.10.2017 (27. Sonntag Lj A): Jes 5,-17, Phil 4,6-9; Mt 21,33-44

Mord im Weinberg

I. Der fröhliche Weinberg heißt ein Lustspiel von Carl Zuckmayer. Wenn ich mich recht erinnere, wurde es in meiner

Gymnasialzeit (Theatermiete) auch im Heidelberger Stadttheater aufgeführt. Nichts kapiert, aber köstlich amüsiert

haben wir uns. Davon kann hier in diesem Gleichnis Jesu allerdings nicht die Rede sein. „Mord im Weinberg“ müsste

man dieses Drama überschreiben. Die ganze Tragödie Gottes mit seinem Volk packt Jesus in das Gleichnis von den

bösen Winzern.

Er greift ein Bild auf, das jeder seiner Zuhörer kennt, das Bild vom Weinberg. Schon in der Lesung aus dem Alten
Testament war davon die Rede. Da vergleicht der Prophet Jesaja Gottes Volk mit einem Weinberg, den ER selber
gepflanzt, gehegt und gehütet hat. Gott hat den Weinberg – sein auserwähltes Volk - voll Liebe angelegt, damit es in
Recht und Gerechtigkeit leben kann. "Er hoffte auf Rechtsspruch, doch siehe da: Rechtsbruch.“ ( Jes 5,7) Eine einzige
Klage, ein einziger  Misserfolg!

Die Zuhörer Jesu wissen also,  wovon er spricht.  Er ist  bereits in Jerusalem eingezogen und hat den Skandal der
Tempelreinigung  riskiert.  Damit  hat  er  den  „Hohepriestern  und  Ältesten“ endgültig   den  Fehdehandschuh
hingeworfen. Sie nehmen ihn auf und fragen ihn: „ In welcher Vollmacht tust du das und wer hat dir solche Vollmacht
gegeben?“ (Mt 21,23) Und Jesus antwortet mit drei Gleichnissen. Das erste haben wir am vergangenen Sonntag
gehört. (Der willige und unwillige Sohn) Das zweite haben wir gerade vernommen. Das dritte und schwierigste kommt
am kommenden Sonntag. 

Noch einmal: Die Adressaten sind die Hohepriester und die Schriftgelehrten des Volkes. Gegen sie geht das Gleichnis.
Der Weinberg, sagt Jesus, bringt sehr wohl reiche Frucht. Aber die bösen Winzer bringen den Besitzer um seinen
Anteil an den Reben. Sie wollen alle Trauben für sich behalten.  Kein Zweifel, wer dieser Eigner ist, der zweimal seine
Knechte schickt,  gemeint sind die Propheten Gottes, die immer wieder misshandelt und einige von ihnen sogar
getötet wurden. Ab jetzt spricht Jesus eindeutig von sich selbst und seiner bevorstehenden Passion. „Als die Winzer
den Sohn sahen, sagten sie zueinander: das ist der Erbe. Auf, wir wollen ihn töten… und sie brachten ihn um.“  Wie
nicht  anders  zu  erwarten,  folgen  die  Konsequenzen:  „Er  wird  diesen  Bösen  ein  böses  Ende  bereiten…“  Jesu
vernichtendes Urteil: „Darum sage ich euch: Das Reich Gottes wird euch weggenommen und einem Volk gegeben
werden, das die erwarteten Früchte bringt.“

II.  Wo bleibt hier die Frohe Botschaft? Sie bleibt aus. Nicht ausgeblieben ist die verheerende Wirkungsgeschichte
dieses Gleichnisses  in der Kirchengeschichte. Es eignete sich geradezu, die Enterbung und Verwerfung Israels und die
Erwählung der Kirche als neues Gottesvolk neutestamentlich zu begründen. Wir wissen, wohin das geführt hat: „Das
Volk  der  Gottesmörder“,  die  Juden,  jahrhundertelang  von  den  Christen  verfemt,  verfolgt,  vernichtet.  Jetzt  aber
müssen wir „die erwarteten Früchte bringen“, die Gott von uns, von seiner Kirche erwartet. Und da gab und gibt es
bis heute sehr gute Früchte aber auch ganz miserable. 

Wir  stehen  also  alle  vor  der  Frage,  ob  wir  „den  Sohn“  klammheimlich  hinausbugsiert  haben,  weil  seine  herbe
Botschaft uns beengt oder bedrängt. Oder ob wir IHN einlassen in unser Leben, erstrecht in seine Kirche, die sich als
das neue Gottesvolk immer neu bewähren muss: Zusammen mit dem „Volk des nie gekündigten Bundes“ den Weg
der  Gerechtigkeit  zu  gehen.  -  Der  irische  Schriftsteller  C.S.  Lewis hat  das,  worum  es  letztlich  geht,  einmal  so
formuliert: „Am Ende gibt es nur zwei Arten von Menschen: Die, die zu Gott sagten: Dein Wille geschehe! Und die, zu
denen Gott am Ende sagt: Dein Wille geschehe.“ Der eigenmächtige Mensch, der Gott los geworden ist, er muss am
Ende die Konsequenzen tragen. Im Ductus unseres Gleichnisses bedeutet das:  Abrechnung, Verwerfung, Gericht. -
Schließen wir also lieber mit dem Philipperbrief und seinem versöhnlichen Ende. Da unser Verstehen auch bei diesem
Gleichnis Jesu an seine Grenze gekommen ist, fällt mir der sog. Kanzelsegen in der evangelischen Kirche ein. Er ist
schon aus  vorreformatorischer Zeit überliefert, also keine evangelische Erfindung. Wenn die evangelische Predigt
beendet ist, wird gerne hinzugefügt, was wir heute in der zweiten Lesung gehört haben:

„Und der Friede Gottes, der alles Verstehen übersteigt, wird eure Herzen und Gedanken in der Gemeinschaft mit
Christus Jesus bewahren.“  

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael


