
1

Predigt am 16.07.2017 (15. Sonntag Lj.A): Mt 13,1-23

Ostinato: Hören

„Man pflegt von einem inneren Auge zu sprechen. So muss es also wohl auch ein inneres Ohr

geben.  Die  Seele  muss  wieder  hellhörig  werden  für  den  Anruf  Jesu.  Denn  er  ruft jeden

einzelnen an  mit dem Wort, das nur dieses eine Herz angeht. Wenn er zur Menge sprach, hat

er nie um diese Menge als solche geworben. Er rief in sie hinein, und das Wort, das einfältig

aus  seinem  Munde  kam,  teilte  sich  hundertfältig  und  traf  jedes  Herz,  wenn  es  ihm  nur

zugewandt war, eben an der Stelle, wo es zugänglich war. Mich meint er, mich?  - empfand

jeder seiner Hörer und empfindet heute noch jeder, zu dem sein Wort kommt und der sich

ihm aufschließt. Dies wird durch das Wundergebilde der Sprache Jesu bewirkt, die in höchster

Vereinfachung einen so lauteren und starken Gehalt in sich birgt, dass ein Tropfen davon ein

Meer zu durchdringen vermöchte. – Wenn aber dies Wort so stark verdichtet ist, wie soll der

einzelne es fassen und ertragen können? Wäre es  nicht  wie ein Licht,  in  dem die  Augen

erblinden  müssen  –  und  ist  das  vielleicht  der  Grund,  warum  so  viele  sich  vor  ihm

verschließen.“ 

Im Roman Lennacker: Das Buch einer Heimkehr findet sich dieser Abschnitt. Autorin ist die

deutsche  Lyrikerin  und  Schriftstellerin  Ina  Seidel.  Diese  evangelische  Pfarrersfrau,  selber

sprachmächtig, aber auch  sprachverführt von  Adolf Hitler, verstarb 1974, hochbetagt und

längst bekehrt, zurückgekehrt zu IHM, der – wie sie erkannt hat - nur mit dem inneren Ohr

gehört  und verstanden werden kann.   Ina Seidel  hat  im Hintergrund Jesu Gleichnis  vom

Sämann  und  dem  unterschiedlichen  Schicksal  der  Saat.  Sie  selbst  war  viel  zu  lange

hitlerhörig, schwerhörig für Jesus, dessen Sprache sie nun ein  „Wundergebilde“ nennt: „…

einfältig aus seinem Munde teilte es sich hundertfältig und traf jedes Herz, wenn es ihm nur

zugewandt war, eben an der Stelle, wo es zugänglich war.“ 

Ina Seidel kannte aus eigener Erfahrung aber auch die Verstocktheit, von der Jesus spricht,

wenn er seinen Jüngern bei der Erklärung des eben gehörten Gleichnisses das Jesaja-Wort

zitiert: „Denn das Herz dieses Volkes ist hart geworden und mit ihren Ohren hören sie nur

schwer…“  Als sie 1985 ihren Pfarrhaus-Roman schrieb, wusste sie längst, wer das in ihrem

Leben war: „der Böse, der kommt und alles wegnimmt, was diesem Menschen ins Herz gesät

wurde.“,  wie es in unserem Gleichnis heißt. Im Unterschied zu IHM sprach Hitler schrecklich

laut und aufdringlich; mit dem inneren Ohr war da nichts zu machen. Gottes Wort dagegen

drängt sich nicht auf. „Wer Ohren hat, der höre!“ So lapidar ist es leider nicht, bin ich geneigt,

zu Jesus zu sagen. Und er hat doch das Horchen, das Lauschen gemeint (im Englischen: to

listen im Unterschied zu to hear) „Lange haben wir das Lauschen verlernt“, heißt es in einem

Gedicht  von  Nelly  Sachs.  Heute  mehr  denn  je  drohen  wir  es  zu  verlernen  in  der

allgegenwärtigen Geräuschkulisse, in der Lärmverschmutzung, die uns bedroht. 

Hören im Sinne von Lauschen ist sozusagen das Ostinato der Heiligen Schrift, die werbende

Grundmelodie  des  Glaubens,  die  Mitte aller  Gebote,  wie  Jesus  auf  die  Frage  nach  dem

wichtigsten der Gebote antwortete: „Höre Israel, der Herr, unser Gott, ist der einzige Herr.

Darum sollst du den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele, mit

deinem ganzen Denken und mit all deiner Kraft.“ (Mk 12,29 parr) Und im Römerbrief des

Apostels Paulus lesen wir: „Fides ex auditu – Der Glaube kommt vom Hören.“ (10,17)



2

Kurzum: Der, dem ich gehöre,  wie der Same dem Sämann, ER bittet mich um Gehör. Lassen

wir uns fragen: Geht Gottes Wortsamenkorn womöglich an meinem inneren Ohr vorbei? Fällt

es hinein in meine hundertfältigen Zerstreuungen, in meine sechzigfachen Betriebsamkeiten,

in  meine  dreißigfachen  Getriebenheiten?  Oder  findet  es  den  Weg  in  ein  einfältiges,

aufnahmebereites,  verstehendes Herz,  wo es  aufkeimen,  Wurzel  schlagen,  gedeihen und

Frucht bringen kann: „ hundertfach oder sechzigfach oder dreißigfach“? So gesehen erzählt

Jesu Gleichnis nicht so sehr von einem guten Ende, sondern von einem guten Anfang. Was

fangen wir (!) damit an; wo fangen wir damit an?

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de


