
1

Predigt am 09.07.2017 (14. Sonntag im Jahreskreis Lj.A): Mt 11,25-30

Zweite Naivität

Da haben wir jahrelang in kirchlicher Verkündigung und Religionspädagogik ein Christsein propagiert, das ohne
Bevormundung auskommt; wir haben an den Verstand und nicht an das religiöse Gefühl appelliert; wir wollten ein
auskunftsfähiges, gebildetes Christsein, das sich vor der Vernunft verantwortet; ein Christsein, das den Mut hat,
sich des eigenen Glaubens, ein Glaube, der den Mut hat, sich des eigenen Verstandes zu bedienen, kurzum: ein
mündiges Christsein strebten wir an. Gestern und heute ist in der Stadtkirche Firmung angesagt, auch Sakrament
der  Mündigkeit  genannt.  Und jetzt  die  kalte  Dusche aus  dem Munde Jesu:  „Ich  preise  dich,  Vater,  Herr  des
Himmels und Erde, dass du all das den Weisen und Klugen verborgen, den Unmündigen aber offenbart hast.“ Was
heißt das, wenn wir Jesus beim Wort nehmen? - Und hier liegt bereits das Problem: Jesus dieses Wort abnehmen,
heißt  eben  nicht,  die  historisch-kritische  Exegese  der  Schriftgelehrten,  die  wissenschaftliche  Theologie  „der
Weisen und Klugen“ ablehnen - oft genug mit dem Vorwurf, dass hier mit Fleiß  der einfache, einfältige Glaube  der
Unkundigen unterwandert werde. Was also könnte gemeint sein mit Jesu Lobpreis Gottes um der Unmündigen
willen, die ER zu bevorzugen scheint? Es ist ja von Unmündigen, nicht von Entmündigten die Rede. Das dürfen wir
nicht verwechseln.

Wir  müssen  unsere  Zuflucht  nehmen  zu  einer  „zweiten  Naivität“,  ein  Begriff,  den  schon  unser  Spiritual  im
Priesterseminar gebraucht hat, um uns die Bilder und Gleichnisse der Bibel tiefer zu erschließen. Zweite Naivität,
das hört sich nur so lange problematisch an, wie man dahinter eine unkritische, unaufgeklärte Haltung,  eben eine
naive Frömmigkeit vermutet.

Tatsächlich: Eine erste Naivität wird den biblischen Schriften überhaupt nicht gerecht, auch nicht den Worten und
Taten Jesu. Diese werden dann wortwörtlich genommen und naiv als zeitlose Wahrheiten verstanden.  Nein! :
Zunächst gilt es, die heiligen Bücher kritisch zu lesen, sie historisch einzuordnen und ihren literarischen Charakter
zu erkennen: Mythos, Legende, Poesie oder Geschichtserzählung. Dann aber werden sie nochmals gelesen, und
zwar so, als ob sie wahr seien - darum "zweite Naivität". Es ist eben die zweite nach der ersten Naivität, die all die
eben  genannten  Fragen  beiseitelässt,  ohne  sie  zu  ignorieren.  Sie  werden  gleichsam ausgeblendet.  Doch  das
Erstaunliche dabei ist, dass viele Abschnitte der Bibel, von denen wir mit größter Sicherheit sagen können, dass sie
gar nichts Historisches - im Sinne von geschehenen Ereignissen - oder nur sehr wenig davon beinhalten, genau
dadurch erst theologisch zu sprechen beginnen, dass man sie in dieser Als-ob-Sichtweise liest. Das klingt jetzt
fürchterlich theoretisch und abstrakt. Nehmen wir also einen zweiten Anlauf, um die zweite Naivität besser zu
verstehen und damit das Jesus-Wort, das den Unmündigen die größeren Erkenntnisse zutraut.

Pablo Picasso  soll als alter Mann gesagt haben – und wer seine Bilder kennt, weiß, wovon er spricht:  „Als ich
dreizehn Jahre alt war, konnte ich malen wie die großen Meister, aber ich habe ein Leben lang gebraucht, um zu
malen wie ein Kind.“  D.h. er musste sich den unbefangenen Blick des Kindes regelrecht zurückerobern. So ähnlich
ist  es  auch  im  Glauben.  Wir  meinen,  mündig,  erwachsen  zu  sein,  weil  wir  nüchtern,  abgeklärt,  realistisch
geworden sind; weil wir die Bibel kritisch lesen und nicht alles für bare Münze nehmen. Die Tiefendimension
jedoch, die tiefere, poetische Wahrheit ihrer Bilder und Worte erschließt sich uns erst in einer zweiten Naivität.
Wenn Picasso sagt, er habe sein Leben lang gebraucht, um zu malen wie ein Kind, dann ist das kein Rückfall ins
Kindische, sondern es ist der Durchbruch zu einer neuen, gereiften, zweiten Naivität.  So muss es Jesus gemeint
haben, wenn er an anderer Stelle spricht: „Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, könnt ihr nicht in
das Reich Gottes gelangen.“

Man kann also durchaus ein gebildeter, aufgeklärter, kritischer Christ sein und sich doch die Einfalt des Herzens,
einen kindlich-unmittelbaren Glauben bewahrt oder neu erworben haben. Er steht nicht in Konkurrenz oder gar
im  Gegensatz  dazu,  er  ist  vielmehr  die  höchst  notwendige  Ergänzung,  wenn  es  um  die  Erkenntnis,  um  die
Offenbarung Gottes geht.  (J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg)


