Predigt am 09.07.2017 (14. Sonntag im Jahreskreis Lj.A): Mt 11,25-30
Zweite Naivitat

Da haben wir jahrelang in kirchlicher Verkiindigung und Religionspadagogik ein Christsein propagiert, das ohne
Bevormundung auskommt; wir haben an den Verstand und nicht an das religidse Geflihl appelliert; wir wollten ein
auskunftsfahiges, gebildetes Christsein, das sich vor der Vernunft verantwortet; ein Christsein, das den Mut hat,
sich des eigenen Glaubens, ein Glaube, der den Mut hat, sich des eigenen Verstandes zu bedienen, kurzum: ein
miindiges Christsein strebten wir an. Gestern und heute ist in der Stadtkirche Firmung angesagt, auch Sakrament
der Mindigkeit genannt. Und jetzt die kalte Dusche aus dem Munde Jesu: ,Ich preise dich, Vater, Herr des
Himmels und Erde, dass du all das den Weisen und Klugen verborgen, den Unmtindigen aber offenbart hast.“ Was
heil3t das, wenn wir Jesus beim Wort nehmen? - Und hier liegt bereits das Problem: Jesus dieses Wort abnehmen,
heiBt eben nicht, die historisch-kritische Exegese der Schriftgelehrten, die wissenschaftliche Theologie ,der
Weisen und Klugen“ ablehnen - oft genug mit dem Vorwurf, dass hier mit Flei3 der einfache, einfaltige Glaube der
Unkundigen unterwandert werde. Was also kdnnte gemeint sein mit Jesu Lobpreis Gottes um der Unmiindigen
willen, die ER zu bevorzugen scheint? Es ist ja von Unmiindigen, nicht von Entmiindigten die Rede. Das diirfen wir
nicht verwechseln.

Wir missen unsere Zuflucht nehmen zu einer ,zweiten Naivitat®, ein Begriff, den schon unser Spiritual im
Priesterseminar gebraucht hat, um uns die Bilder und Gleichnisse der Bibel tiefer zu erschlieBen. Zweite Naivitit,
das hort sich nur so lange problematisch an, wie man dahinter eine unkritische, unaufgeklarte Haltung, eben eine
naive Frémmigkeit vermutet.

Tatsachlich: Eine erste Naivitat wird den biblischen Schriften iberhaupt nicht gerecht, auch nicht den Worten und
Taten Jesu. Diese werden dann wortwoértlich genommen und naiv als zeitlose Wahrheiten verstanden. Nein! :
Zunachst gilt es, die heiligen Blicher kritisch zu lesen, sie historisch einzuordnen und ihren literarischen Charakter
zu erkennen: Mythos, Legende, Poesie oder Geschichtserziahlung. Dann aber werden sie nochmals gelesen, und
zwar so, als ob sie wahr seien - darum "zweite Naivitat". Es ist eben die zweite nach der ersten Naivitat, die all die
eben genannten Fragen beiseitelasst, ohne sie zu ignorieren. Sie werden gleichsam ausgeblendet. Doch das
Erstaunliche dabei ist, dass viele Abschnitte der Bibel, von denen wir mit groBter Sicherheit sagen kdnnen, dass sie
gar nichts Historisches - im Sinne von geschehenen Ereignissen - oder nur sehr wenig davon beinhalten, genau
dadurch erst theologisch zu sprechen beginnen, dass man sie in dieser Als-ob-Sichtweise liest. Das klingt jetzt
flrchterlich theoretisch und abstrakt. Nehmen wir also einen zweiten Anlauf, um die zweite Naivitat besser zu
verstehen und damit das Jesus-Wort, das den Unmiindigen die gro3eren Erkenntnisse zutraut.

Pablo Picasso soll als alter Mann gesagt haben - und wer seine Bilder kennt, weil3, wovon er spricht: , Als ich
dreizehn Jahre alt war, konnte ich malen wie die grofden Meister, aber ich habe ein Leben lang gebraucht, um zu
malen wie ein Kind.” D.h. er musste sich den unbefangenen Blick des Kindes regelrecht zuriickerobern. So dhnlich
ist es auch im Glauben. Wir meinen, miindig, erwachsen zu sein, weil wir niichtern, abgeklart, realistisch
geworden sind; weil wir die Bibel kritisch lesen und nicht alles fiir bare Miinze nehmen. Die Tiefendimension
jedoch, die tiefere, poetische Wahrheit ihrer Bilder und Worte erschlie3t sich uns erst in einer zweiten Naivitat.
Wenn Picasso sagt, er habe sein Leben lang gebraucht, um zu malen wie ein Kind, dann ist das kein Rickfall ins
Kindische, sondern es ist der Durchbruch zu einer neuen, gereiften, zweiten Naivitdt. So muss es Jesus gemeint
haben, wenn er an anderer Stelle spricht: ,Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die Kinder, kénnt ihr nicht in
das Reich Gottes gelangen.”

Man kann also durchaus ein gebildeter, aufgeklarter, kritischer Christ sein und sich doch die Einfalt des Herzens,
einen kindlich-unmittelbaren Glauben bewahrt oder neu erworben haben. Er steht nicht in Konkurrenz oder gar
im Gegensatz dazu, er ist vielmehr die hochst notwendige Ergdnzung, wenn es um die Erkenntnis, um die
Offenbarung Gottes geht. (J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg)



