Predigt am 15.06.2017 (Fronleichnam)
Gott ist darin

I. ,Ich beobachtete ihn, wie er beim Abendmahl heimlich die Hostie in seiner Hosentasche
verschwinden liefs. Ich bat ihn, am Ausgang zu warten, und fragte nach. Ja, sein Hund war krank,
todkrank, und die Hostie... Ob er denn glaube, dass diese Hostie den Hund gesund machen kénne?
Nein, sagte er, das ist Aberglaube, nein: Er entschuldigte sich. Aber er behielt die Hostie und sagte
dann im Gehen: Nein, das ist wirklich Aberglaube, aber Gott ist doch darin, ob es nun Aberglaube ist
oder nicht.

Das war eine verbliiffende Argumentation. Ich musste weiter zu einem Gottesdienst im Nachbardorf,
forderte ihn aber auf, die Hostie dem Klister zurlickzubringen, der am Altar aufrdumte, und lief3 es
damit gut sein. Er hat es nicht getan. Drei Tage spdter war der Hund tot, und der Mann wollte aus der
Kirche austreten. Es sei alles Unsinn, das mit dem Abendmahl, und (iberhaupt: Der Hund war doch ein
so treues Tier.

Damals habe ich verstanden, dass es Bezirke des Denkens gibt, die dem Einzelnen nicht verfligbar
sind. Die Wirklichkeit der gewandelten Hostie ist nicht in Argumenten verhandelbar. Sie geschieht
anderswo. Sie wird nur denen zu einer bestimmenden Wahrheit, die spliren, dass sie ,nicht ganz
verldsslich zu Haus sind in der gedeuteten Welt® (Rilke)- und in sich selbst. Sie wirkt dann wie eine
Naturkraft, wie ein Wetterwechsel, eine aufziehende Klarheit in der Luft liber den Bergen, schneller
Wolkenzug. Unbeweisbar und unerkldrlich bleibt sie. Es ist widersinnig, dies in Dogmen und
Lehrbekenntnissen einzuzirkeln. Der Alte hat es instinktiv empfunden und in sein Leben gelenkt. Als er
spdter wieder im Kreis um den Altar stand und die Hdnde vorstreckte, legte ich die Hostie hinein, und
fragte nie mehr nach.”

Sie merken allein an der Wortwahl und Terminologie, dass dies aus der Feder eines lutherischen
Pfarrers stammt: Christian Lehnert, evangelischer Theologe und Dichter, in seinem gerade
erschienenen, unerhért guten Buch ,Der Gott in einer Nuss" (Suhrkamp Berlin 2017) Im Klappentext
heit es: ,Kritisch bis durchaus polemisch fordert Lehnert den Konservatismus und seine erstarrte
Religionspraxis ebenso heraus wie die charismatischen, liberalen oder esoterischen ,Bewegungen’, die
glauben, das Christentum auf dessen ,Totenfeld beerben zu kénnen.”

Il. Nun aber nichts wie zuriick zu seinen ,Fliegenden Blatter von Kult und Gebet“: ,Was ist
Wahrheit”, so ist der zitierte Abschnitt Uberschrieben. Ist das Glaube oder Aberglaube, was jetzt und
hier in der Eucharistiefeier an Fronleichnam behauptet wird: Die gewandelte (Brot)Hostie, die uns
gereicht wird mit den Worten ,Der Leib Christi!“; die konsekrierte Hostie, die dann in der Monstranz
ausgesetzt und offentlich gezeigt wird. Vor 500 Jahren hatte Martin Luther fiir das Fronleichnamsfest
kein gutes Wort Uibrig. Er schrieb einmal: ,,Ich bin keinem Fest mehr feind als diesem. Denn da tut man
alle Schmach dem heiligen Sakrament, dass man’s nur zum Schauspiel (her)umtrdgt und eitel
Abgétterei damit treibet.” Nicht ganz von der Hand zu weisen, meine ich, jedenfalls damals.
Abgotterei und Aberglaube liegen ganz nahe beieinander. Doch ,Die Wirklichkeit der gewandelten
Hostie ist nicht in Argumenten verhandelbar. Sie geschieht anderswo.” Wo? Im Glauben!; im durchaus
vernlinftigen, vor der Vernunft (Vernehmen) verantworteten Glauben. Transsubstantiation, besser:
Transfiguration, was noch zu erklaren ist. Dieser ganze unverniinftige, theologische,
kontroverstheologische Eiertanz, wie ihn sich die Konfessionen gegeneinander geleistet, ihre
werbliffende Argumentation® um die Ohren geschlagen haben, ist von vorgestern und damit
Uberholt. Es geht eben nicht nur um die HI. Wandlung der Hostie in der HI. Messe, sondern auch um
die Wandlung der Glaubigen, um die Verwandlung der Gemeinde in den ,Leib Christi“, wie Paulus die
Kirche nennt. Es geht um die gegenseitige Bereicherung im Kommunion- Verstindnis, im
Abendmabhlsverstandnis der Konfessionen. Die wirkliche und wahre, katholisch erweitert: bleibende



Gegenwart Christi, (im Vollzug des Abendmahles, so die lutherische Auffassung) wird ergéanzt durch
die der reformierten Kirche so wichtigen Uberzeugung, dass der von Christus selbst gestiftete Sinn der
Feier (nur) durch die Zeichenhandlung von Brot und (!) Wein, der Kommunion ,unter beiderlei
Gestalten” gewiahrleistet wird. Was flir ein komplizierter Satz, werden Sie denken und haben nicht
unrecht. Deshalb nicht ganz kurz, aber biindig:

Ein junger Mann kauft rote Rosen in einem Blumenladen. Damit halt er ein ganz normales und
wunderschones Naturprodukt in seinen Handen. Wenn er diese Rosen aber seiner Freundin schenkt,
werden sie Ausdruck seiner Liebe und sie erhalten damit eine ganz andere, neue Qualitidt. Man
kdnnte auch sagen: Die Rosen werden in ihrem Wesen verwandelt. Ein Unbeteiligter sieht nur Rosen;
der Schenkende und die Beschenkte wissen jedoch um die andere Dimension, und sie werden
ehrfiirchtig damit umgehen. So ungefihr kann man sich klar machen, was nach katholischer
Auffassung in der HI. Wandlung geschieht, wenn der Priester Gber Brot und Wein den HI. Geist
herabruft und die Worte Christi spricht: ,Das ist mein Leib, das ist mein Blut flir Euch” Die Mahlgaben
erfahren eine neue Sinngebung; sie sind nicht langer einfach nur Brot und Wein, sondern Sakrament,
in dem der Herr selber gegenwartig ist - und (iber die aktuelle Eucharistiefeier hinaus gegenwartig
bleibt. Nur so wird verstandlich, dass wir beim Betreten der Kirche vor dem Tabernakel das Knie
beugen und auch auBerhalb der HI. Messe das Allerheiligste in der Monstranz verehren.

lll. Diesen Glauben brauchen wir doch nicht aufzugeben, wenn wir anerkennen, dass auch in der
evangelischen Kirche das Mahl des Herrn gefeiert wird, auch wenn dort die Gegenwart Christi
womoglich anders verstanden wird. Wichtig und gemeinsam ist, dass (!) seine Gegenwart erfahren
und geglaubt wird; dass Brot und Wein die Zeichen seiner Hingabe sind, die ER uns reicht als seinen
Leib und sein Blut; dass ER also Gabe und Geber zugleich ist. Gehéren wir nicht alle allein durch die
Taufe zu seinem Leib, der die Kirche ist? Warum diirfen wir dann einander nicht besuchen und an
seinem heiligen Gedachtnis-Mahl teilnehmen, so wie es in der jeweiligen Tradition gefeiert wird - in
der Gewissheit, dass ER selber in unsere Mitte tritt; dass ER, der erh6hte Herr - und nicht die Kirche -
der Gastgeber ist? Woher nehmen wir das Recht, dem anderen den guten Glauben abzusprechen,
nur weil er ihn in anderen Formen und Riten feiert und bekennt? Ich fiir meinen Teil lasse mir von
niemandem unterstellen, ich wiirde das eigene, das katholische Eucharistieverstiandnis verleugnen,
nur weil ich hin und wieder am evangelischen Abendmahl teilnehme. ,Meine Uberzeugung ist nicht
nur deshalb richtig, weil Deine falsch ist!“ Dieses (iberholte Denken schleicht sich immer wieder ein,
wenn es um die Frage der eucharistischen Gastfreundschaft geht.

Es geht nicht um Angleichung bis zur Unkenntlichkeit. Das heutige Fronleichnamsfest ist das beste
Beispiel. Wir feiern es in der katholischen Kirche ohne falsche Riicksichthahme auf unsere
evangelischen Mitchristen. Wir rechnen mit ihrem Respekt und wissen um ihre kritischen Anfragen.
Umgekehrt achten wir die andere Akzentsetzung bei ihnen und fragen so manches an, was uns in der
eucharistischen Praxis der evangelischen Kirche zu fehlen scheint. Wir kénnen nur voneinander
lernen und missen endlich damit aufhéren, Altar gegen Altar zu wenden und damit das Vermachtnis
des Herrn den Gespott der Welt preiszugeben.

Ich weil3 sehr wohl, dass viele von lhnen mir hier nicht folgen kénnen oder nicht folgen wollen. Immer
wieder hore ich den Einwand: Wo kdmen wir da hin? Wo kdmen wir hin, wenn nun auch Katholiken
zum evangelischen Abendmahl gingen? Wo kdmen wir hin, wenn jeder Pfarrer auf der Kanzel sich
solche Freiheiten nimmt? Wo kdmen wir hin, wenn in der Kirche nicht mehr Wort und Weisung des
Papstes gelten? Ich halte dagegen mit Kurt Marti, der ein Wortspiel aus dieser Frage gemacht hat:
,Wo kdmen wir hin, wenn alle sagten: Wo kdmen wir hin?“ - Und keiner ginge, um zu sehen, wohin
wir kamen, wenn wir gingen!*“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de



