
1

Predigt am 15.06.2017 (Fronleichnam)

Gott ist darin

I. „Ich  beobachtete  ihn,  wie  er  beim  Abendmahl  heimlich  die  Hostie  in  seiner  Hosentasche

verschwinden ließ. Ich bat ihn, am Ausgang zu warten, und fragte nach. Ja, sein Hund war krank,

todkrank, und die Hostie… Ob er denn glaube, dass diese Hostie den Hund gesund machen könne?

Nein, sagte er, das ist Aberglaube, nein: Er entschuldigte sich. Aber er behielt die Hostie und sagte

dann im Gehen: Nein, das ist wirklich Aberglaube, aber Gott ist doch darin, ob es nun Aberglaube ist

oder nicht.

Das war eine verblüffende Argumentation. Ich musste weiter zu einem Gottesdienst im Nachbardorf,

forderte ihn aber auf, die Hostie dem Küster zurückzubringen, der am Altar aufräumte, und ließ es

damit gut sein. Er hat es nicht getan. Drei Tage später war der Hund tot, und der Mann wollte aus der

Kirche austreten. Es sei alles Unsinn, das mit dem Abendmahl, und überhaupt: Der Hund war doch ein

so treues Tier.

Damals habe ich verstanden, dass es Bezirke des Denkens gibt, die dem Einzelnen nicht verfügbar

sind. Die Wirklichkeit der gewandelten Hostie ist  nicht in Argumenten verhandelbar.  Sie geschieht

anderswo. Sie  wird nur denen zu einer bestimmenden Wahrheit,  die  spüren,  dass sie  ‚nicht  ganz

verlässlich zu Haus sind in der gedeuteten Welt‘ (Rilke)-   und in sich selbst. Sie wirkt dann wie eine

Naturkraft, wie ein Wetterwechsel, eine aufziehende Klarheit in der Luft über den Bergen, schneller

Wolkenzug.  Unbeweisbar  und  unerklärlich  bleibt  sie.  Es  ist  widersinnig,  dies  in  Dogmen  und

Lehrbekenntnissen  einzuzirkeln. Der Alte hat es instinktiv empfunden und in sein Leben gelenkt. Als er

später wieder im Kreis um den Altar stand und die Hände vorstreckte, legte ich die Hostie hinein, und

fragte nie mehr nach.“

Sie merken allein an der Wortwahl und Terminologie,  dass dies aus der Feder eines lutherischen

Pfarrers  stammt:  Christian  Lehnert, evangelischer  Theologe  und  Dichter,  in  seinem  gerade

erschienenen, unerhört guten Buch „Der Gott in einer Nuss“ (Suhrkamp Berlin 2017) Im Klappentext

heißt  es:  „Kritisch bis durchaus polemisch fordert Lehnert den Konservatismus und seine erstarrte

Religionspraxis ebenso heraus wie die charismatischen, liberalen oder esoterischen ‚Bewegungen‘, die

glauben, das Christentum auf dessen ‚Totenfeld‘ beerben zu können.“

II. Nun  aber  nichts  wie  zurück  zu  seinen  „Fliegenden  Blätter  von  Kult  und  Gebet“: „Was  ist

Wahrheit“, so ist der zitierte Abschnitt überschrieben. Ist das Glaube oder Aberglaube, was jetzt und

hier in der Eucharistiefeier an Fronleichnam behauptet wird: Die gewandelte (Brot)Hostie, die uns

gereicht wird mit den Worten „Der Leib Christi!“; die konsekrierte Hostie, die dann in der Monstranz

ausgesetzt und öffentlich gezeigt wird. Vor 500 Jahren hatte Martin Luther für das Fronleichnamsfest

kein gutes Wort übrig. Er schrieb einmal: „Ich bin keinem Fest mehr feind als diesem. Denn da tut man

alle  Schmach  dem  heiligen  Sakrament,  dass  man’s  nur  zum  Schauspiel  (her)umträgt  und  eitel

Abgötterei  damit  treibet.“  Nicht  ganz  von  der  Hand  zu  weisen,  meine  ich,  jedenfalls  damals.

Abgötterei und Aberglaube liegen ganz nahe beieinander. Doch „Die Wirklichkeit der gewandelten

Hostie ist nicht in Argumenten verhandelbar. Sie geschieht anderswo.“ Wo?  Im Glauben!; im durchaus

vernünftigen, vor der Vernunft (Vernehmen)  verantworteten Glauben. Transsubstantiation, besser:

Transfiguration,  was  noch  zu  erklären  ist.  Dieser  ganze  unvernünftige,  theologische,

kontroverstheologische  Eiertanz,  wie  ihn  sich  die  Konfessionen  gegeneinander  geleistet,  ihre

„verblüffende  Argumentation“  um  die  Ohren  geschlagen  haben,  ist  von  vorgestern  und  damit

überholt. Es geht eben nicht nur um die Hl. Wandlung der Hostie in der Hl. Messe, sondern auch um

die Wandlung der Gläubigen, um die Verwandlung der Gemeinde in den „Leib Christi“, wie Paulus die

Kirche  nennt.  Es  geht  um  die  gegenseitige  Bereicherung  im  Kommunion-  Verständnis,  im

Abendmahlsverständnis der Konfessionen. Die wirkliche und wahre, katholisch erweitert: bleibende



2

Gegenwart Christi, (im Vollzug des Abendmahles, so die lutherische Auffassung) wird ergänzt durch

die der reformierten Kirche so wichtigen Überzeugung, dass der von Christus selbst gestiftete Sinn der

Feier  (nur)  durch  die  Zeichenhandlung  von  Brot  und  (!)  Wein,  der  Kommunion  „unter  beiderlei

Gestalten“ gewährleistet wird. Was für ein komplizierter Satz, werden Sie denken und haben nicht

unrecht. Deshalb nicht ganz kurz, aber bündig: 

Ein  junger  Mann kauft rote  Rosen  in  einem Blumenladen.  Damit  hält  er  ein  ganz  normales  und

wunderschönes Naturprodukt in seinen Händen. Wenn er diese Rosen aber seiner Freundin schenkt,

werden sie  Ausdruck seiner  Liebe und sie  erhalten damit  eine ganz  andere,  neue Qualität.  Man

könnte auch sagen: Die Rosen werden in ihrem Wesen verwandelt. Ein Unbeteiligter sieht nur Rosen;

der  Schenkende  und  die  Beschenkte  wissen  jedoch  um  die  andere  Dimension,  und  sie  werden

ehrfürchtig  damit  umgehen.  So  ungefähr  kann  man  sich  klar  machen,  was  nach  katholischer

Auffassung in  der  Hl.  Wandlung geschieht,  wenn der  Priester  über Brot  und Wein den Hl.  Geist

herabruft und die Worte Christi spricht: „Das ist mein Leib, das ist mein Blut für Euch“ Die Mahlgaben

erfahren eine neue Sinngebung; sie sind nicht länger einfach nur Brot und Wein, sondern Sakrament,

in dem der Herr selber gegenwärtig ist - und über die aktuelle Eucharistiefeier hinaus gegenwärtig

bleibt.  Nur so wird verständlich, dass wir beim Betreten der Kirche vor dem Tabernakel das Knie

beugen und auch außerhalb der Hl. Messe das Allerheiligste in der Monstranz verehren.

III. Diesen Glauben brauchen wir doch nicht aufzugeben, wenn wir anerkennen, dass auch in der
evangelischen  Kirche  das  Mahl  des  Herrn  gefeiert  wird,  auch  wenn  dort  die  Gegenwart  Christi
womöglich anders verstanden wird. Wichtig und gemeinsam ist, dass (!) seine Gegenwart erfahren
und geglaubt wird; dass Brot und Wein die Zeichen seiner Hingabe sind, die ER uns reicht als seinen
Leib und sein Blut; dass ER also Gabe und Geber zugleich ist. Gehören wir nicht alle allein durch die
Taufe zu seinem Leib, der die Kirche ist? Warum dürfen wir dann einander nicht besuchen und an
seinem heiligen Gedächtnis-Mahl teilnehmen, so wie es in der jeweiligen Tradition gefeiert wird – in
der Gewissheit, dass ER selber in unsere Mitte tritt; dass ER, der erhöhte Herr – und nicht die Kirche –
der Gastgeber ist? Woher nehmen wir das Recht, dem anderen den guten Glauben abzusprechen,
nur weil er ihn in anderen Formen und Riten feiert und bekennt? Ich für meinen Teil lasse mir von
niemandem unterstellen, ich würde das eigene, das katholische Eucharistieverständnis verleugnen,
nur weil ich hin und wieder am evangelischen Abendmahl teilnehme. „Meine Überzeugung ist nicht
nur deshalb richtig, weil Deine falsch ist!“ Dieses überholte Denken schleicht sich immer wieder ein,
wenn es um die Frage der eucharistischen Gastfreundschaft geht. 

Es geht nicht um Angleichung bis zur Unkenntlichkeit. Das heutige Fronleichnamsfest ist das beste
Beispiel.  Wir  feiern  es  in  der  katholischen  Kirche  ohne  falsche  Rücksichtnahme  auf  unsere
evangelischen Mitchristen. Wir rechnen mit ihrem Respekt und wissen um ihre kritischen Anfragen.
Umgekehrt achten wir die andere Akzentsetzung bei ihnen und fragen so manches an, was uns in der
eucharistischen  Praxis  der  evangelischen  Kirche  zu  fehlen  scheint.  Wir  können  nur  voneinander
lernen und müssen endlich damit aufhören, Altar gegen Altar zu wenden und damit das Vermächtnis
des Herrn den Gespött der Welt preiszugeben.

Ich weiß sehr wohl, dass viele von Ihnen mir hier nicht folgen können oder nicht folgen wollen. Immer
wieder höre ich den Einwand: Wo kämen wir da hin? Wo kämen wir hin, wenn nun auch Katholiken
zum evangelischen Abendmahl gingen? Wo kämen wir hin, wenn jeder Pfarrer auf der Kanzel sich
solche Freiheiten nimmt? Wo kämen wir hin, wenn in der Kirche nicht mehr Wort und Weisung des
Papstes gelten? Ich halte dagegen mit  Kurt Marti, der ein Wortspiel aus dieser Frage gemacht hat:
„Wo kämen wir hin, wenn alle sagten: Wo kämen wir hin?“ - Und keiner ginge, um zu sehen, wohin
wir kämen, wenn wir gingen!“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de


