
1

Predigt am 11.06.2017 (Trinitatis Lj. A): Ex 34, 4b.5-6.8-9; Joh 3,16-18

Beziehungsreicher Got

I. „Der Mensch wird am Du zum Ich“, sagte der jüdische Religionsphilosoph Martin Buber. In antiker und

damit auch in biblischer Zeit war deutlich(er) spürbar, dass Menschen immer aufeinander angewiesen sind.

Heutzutage können wir viele Angelegenheiten individuell und ggf. alleine regeln; in unserem Inneren aber

hört das Angewiesensein auf Beziehung wohl niemals auf. Wie ein Säugling nicht nur der Nahrung bedarf,

sondern  ebenso  der  menschlichen  Nähe  und  Wärme,  so  bleiben  wir  ein  Leben  lang  angewiesen  auf

Annahme und Liebe durch unsere Mitmenschen.

Dieses zentrale Ausgerichtetsein auf den anderen zeigt sich auch in unserer Rede von Gott. Wir können uns

Gott womöglich gar nicht anders vorstellen, als dass auch ER in und aus Beziehung lebt, in vollkommenen

„göttlichen“ Beziehungen,  nach denen wir uns nur  sehnen können.  „Gott ist  Liebe“ heißt  es im ersten

Johannes-Brief (4,16). Gewöhnlich betonen wir in diesem Spitzensatz der Bibel das Wort „Liebe“.  Dietrich

Bonhoeffer dagegen  war  überzeugt,  „Gott“  muss  in  diesem  Satz  betont  werden:  GOTT  ist  Liebe.  Im

Verhalten Gottes, soweit wir von ihm wissen und er von sich preisgegeben (offenbart) hat, erkennen wir

erst, was Liebe ist: Liebe jenseits aller Entzweiung; Liebe, die Raum zum Atmen gibt und lässt; Liebe, die frei

setzt und frei macht. 

Biblische Texte sprechen in vielerlei Weise von Gott als einem, der in Beziehung lebt oder gar in sich selber

Beziehung ist. Die Rede vom Geist Gottes, von seiner gewaltigen, aber auch leisen Wirkkraft, ist eine solche

Aussage. Vor (!) allem bewegt sich Gottes Geist über den Urwassern, heißt es im ersten Buch der Bibel (Gen

1,2) Dieser Gottesgeist ist die treibende Kraft alles Hervorbringens und Schaffens. Es ist eine weibliche Kraft,

wie uns das hebräische feminine Wort ruach lehrt. Sie wirkt wie eine Triebfeder, können wir heute sagen,

und sie schenkt Weite. Mitten in engen, bedrängenden Situationen eröffnet Gottes Geist neue Denk- und

Handlungsmöglichkeiten.  „Aus der Bedrängnis  rief  ich zum HERRN, der HERR antwortete und schuf  mir

Weite.“ (Psalm 118, 5) Im Hebräischen hat das Wort ruach mit  Weite (rachab) zu tun. Wenn wir um Gottes

Geist  bitten,  rufen  wir  nach  seiner  schöpferischen  Kraft,  die  auch  dort  noch  menschenfreundliche

(Aus-)Wege kennt, wo Enge, wo Angst unseren Weitblick verstellt.

Eine andere Redeweise von Gott ist die von der Weisheit. Auch die Weisheit sagt von sich, dass sie von

Anfang an, im Anfang, dabei war, also schon vor der Erschaffung der Welt. Am Anfang war sie bei Gott als

sein „geliebtes Kind“ (Spr 8,30) Sie wurde „geschaffen als Anfang seines Weges, vor seinen Werken in der

Urzeit“ (Spr 8,22), und auch sie zeigt eine weibliche Seite; das hebräische Wort hochma (Weisheit) ist wie im

Deutschen weiblich,  feminin.  Sie,  die  Weisheit,  war dabei,  als  alles,  das All,  geschaffen wurde.  Solcher

Redeweisen  bedient  sich  später  der  Anfang  des  Johannes-Evangeliums.  Es  spricht  von  Christus  als

wirkmächtigem Wort, griechisch „logos“. Wie die Weisheit war dieser Logos im Anfang bei Gott und war mit

ihm schöpferisch tätig. (Joh 1,1-4) 

Die biblischen Formulierungen unterschiedlicher Erscheinungsweisen und Beziehungen Gottes, sie haben

letztlich  alle  das  Ziel,  unsere  menschliche Beziehungsfähigkeit  zu  stärken,  die  Lebensmöglichkeiten,  die

Gottes Weisheit und Geisteskraft bereit halten trotz der tiefdunklen und tieftraurigen Seiten menschlicher

Beziehungen im Großen wie im Kleinen. Der Preis dafür mag ungemein hoch sein. Johannes sagt seiner

Gemeinde, dass Gott seinen einzigen Sohn hingab,  „damit die Welt gerettet werde.“ ( Joh 3,16) Das aber

geschieht, damit sich Licht und Leben durchsetzen im Leben derer, die der Liebe (Gottes) glauben.

II.  Neben  diesen  Texten,  die  Gottes  Wirken  als  Geist  und  Weisheit  beschreiben,  gibt  es  unzählige

Schriftstellen, die von den niemals endenden Begegnungen Gottes mit den Menschen reden. In der Ersten

Lesung haben wir von einer solch unerhörten Begegnung gehört: Mose „ging auf den Berg Sinai hinauf…

und der HERR stieg in einer Wolke herab und stellte sich dort neben ihn hin. ER rief den Namen Jahwe aus.

Der HERR ging an ihm vorüber…“ ER ließ sich sehen, war gleichsam in Blickkontakt mit Mose, schenkte ihm



2

damit Zuwendung und sprach zu ihm: „Der HERR (Jahwe) ist der HERR, ein barmherziger und gnädiger Gott,

langmütig und reich an Huld und Treue.“ (Ex 34) Das ist ein Wort, das innerhalb der Bibel unzählige Male

wiederholt  und  bis  heute  rezitiert  und  gebetet  wird.  ER  ist  so  „ineffabile“,  so  unaussprechlich,

unbeschreiblich,  dass wir immer mehrere Begriffe verwenden müssen, um seine Größe und Weite und

seine Liebe ein wenig wenigstens auszusagen.  Gottes Volk  ist  IHM immer wieder untreu geworden,  ER

selbst aber kann nicht anders, als sich unser zu erbarmen. Auch wenn ER noch so zornig sein könnte über

die Ungerechtigkeit und Undankbarkeit seiner Geschöpfe, immer wieder entscheidet sich sein Herz gegen

den glühenden Zorn, es entbrennt sein Mitleid. (vgl. Hos 11,8) Und das ist die Hoffnung gläubiger Menschen

zu allen Zeiten: Dass wenigstens Gott über ihren Schatten springt, über ihre Schuld hinwegsieht und sie mit

bedingungsloser Liebe umfängt. 

Anschließend an die in der Bibel  so häufig dargestellte,  beziehungsweise bebilderte Beziehungsfähigkeit

Gottes  versucht  nun  auch  die  frühe  Kirche  diese  mit  ihrem  satzhaften  Glauben,  Dogma  genannt,  zu

verdeutlichen.  Im  großen,  sog.  nizäno-konstantinopolitanischen  Glaubensbekenntnis  bekennen  wir,

bekennen wir  uns  zum Glauben  „an  den einen  Gott“ und  „an  den  einen  Herrn  Jesus  Christus,  Gottes

eingeborenen Sohn…“ Auch das ist weisheitliche Sprache, und es ist der Versuch, Unsagbares zu sagen, ins

Wort zu bringen. Von einem in sich seienden, monolithischen Gott zu sprechen, würde allen Erfahrungen

mit Gott widersprechen, der bei  den Menschen sein will  und mit ihnen unterwegs ist.  Darum liegt  der

Gedanke der Inkarnation, der Menschwerdung Gottes so nahe. Darum ist auch der Heilige Geist, „der Herr

ist und lebendig macht“, derjenige, „der aus dem Vater und dem Sohn hervorgeht“ und der ganz konkret

„gesprochen hat durch die Propheten“  und durch „die eine katholische und apostolische Kirche“,  die wir

Gott glauben, nicht:  an die wir glauben (credo… nicht in unam sanctam…, sondern: „et  unam sanctam

catholicam et apostolicam Ecclesiam).

Mit der trinitarischen Doxologie „Ehre sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist…“ sprechen wir

in  Wahrheit  von der  ansteckenden,  verehrungswürdigen Beziehungsfähigkeit  Gottes.   Zugleich aber  gilt

unser Credo dem einen Gott: „Ich glaube an den einen Gott.“ Das zu zeigen ist heute dringlicher denn je.

Nur wenn wir unseren Glauben an den einen Gott bekennen, können wir mit jüdischen und muslimischen

Gläubigen in theologischen Dialog treten. Ja! : Auch wir Christen glauben an den einen Gott, ganz Gott auch

im Menschensohn und in der Kraft seines Geistes. Da wir auf engstem Raum mit Angehörigen des Islam und

des Judentums zusammen leben, kann nicht genug betont werden, dass auch unser christlicher Glaube

monotheistisch  ist,  also  dem  einen  Gott  gilt.  Auf  dem  Zion  in  Jerusalem  beten  die  Benediktiner  der

Dormitio-Abtei deshalb folgendermaßen:

„Ehre sei dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, dem einen Gott, von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Amen“

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de


