
1

Predigt am 23.04.2017 (2. Sonntag der Osterzeit): Joh 20, 19-31

Aufgeklärte Religion

I. „Der missbrauchte Glaube“ – so titelte das Magazin „Der Spiegel“ in seiner Osterausgabe

2016. Gott sei’s geklagt! : Der religiöse Glaube wird auch heute oft missbraucht. Denken wir

nur  an  den  fundamentalistischen,  militanten  Islam,  vor  allem  in  seiner  entsetzlichen

Variante: Islamischer Staat genannt. Im Namen Allahs hier, im Namen des Gottes der Bibel

dort  im  unbelehrbaren,  gewalttätigen  Zionismus  Israels.  Gewalt  und  Terror,

Menschenverachtung.  Vergessen  wir  nicht  die  fanatischen  Hindus  in  Indien,  die  ihren

Glauben  missbrauchen,  um  Christen  zu  verfolgen.  Auch  wenn   keine  physische  Gewalt

propagiert wird, es gibt christliche Varianten: Der biblizistische Fundamentalismus, etwa im

sog. „Bible Belt“  in den USA, aber auch bei  den aufstrebenden Pfingstkirchen. Wenn es

Islamisten gibt, gibt es auch Christianisten. Auch in unserer Katholischen Kirche gibt es solche

(Tendenzen). 

Worauf ich hinaus will: Wo eine, wo die Religion sich über die Vernunft hinweg setzt, wo sie

nicht  aufgeklärt  ist  über  ihre  Geschichtlichkeit  und  Bedingtheit,  kann  sie  großes  Unheil

anrichten. Es gibt eben nicht nur das Wesen, sondern auch das Unwesen der Religion. Auch

der oft genug missbrauchte kirchliche Glaube, auch die Religion des christlichen Glaubens

muss sich vor  der Vernunft verantworten (können).  Wenn wir  das  heutige Evangelium in

dieser  Richtung  lesen,  wird  der  Apostel  Thomas  geradezu  zum  Anwalt  eines  kritischen

Glaubens, der nicht von vorneherein über jeden Zweifel erhaben ist. Oder sollten wir Thomas

gar  einen  Protagonisten  der  Vernunft  nennen?  Thomas  möchte  sozusagen  vernünftig

nachvollziehen können, dass der Glaube an die Auferweckung Jesu kein Hirngespinst und der

Auferstandene kein Gespenst ist. Er besteht auf dem Nachweis der Wundmale des Herrn. Er

möchte sich vergewissern. Er möchte nicht gegen die Vernunft glauben. Darin hat er Recht

bekommen. Jesus hat ihn darin bestärkt. Und das gilt bis heute: Kein Glaube ohne Vernunft;

aber auch keine Vernunft, die sich grundsätzlich dem Glauben verschließt.

II. Das bedeutet im Bereich der Physik: Es gibt kein Zurück. Kein Zurück zu einem Weltbild,

das die Erde in der Mitte des Universums verortet, wie man zu biblischen Zeiten und danach

dachte. Wir wissen heute: Nicht einmal die Sonne steht im Zentrum. Die Sonne ist ein Stern,

unser  Sonnensystem  ist  ein  kleiner,  winziger  Ausschnitt  der  Milchstraße.  Und  diese

wiederum ist eine von Milliarden Galaxien, die es im Kosmos, im Weltall, im Universum gibt.

Im Bereich der Biologie: Der Mensch wurde nicht von Gott am sechsten Schöpfungstag fix

und fertig in die Welt gesetzt. Er kommt aus dem Tierreich; er stammt, wie man verkürzt

sagen kann, vom Affen ab. Wir haben gemeinsame Vorfahren, wir sind das Ergebnis einer

langen Geschichte der Evolution des Lebens, in der über Jahrmillionen immer komplexere

Strukturen entstanden sind: Bakterien, Pflanzen, Tiere, schließlich der Mensch. Im Bereich

der Bibelexegese, also der Auslegung der Heiligen Schrift: Sie ist nicht einfach vom Himmel

gefallen. Sie ist Gottes Wort in Menschenwort, eine untrennbare Einheit von menschlichen

Erfahrungen  und  göttlichen  Inspirationen,  von  geschichtlichen  Zufälligkeiten  und  ewigen

Wahrheiten. 

Dies  gilt  es  in  jeder  Religion  anzuerkennen,  damit  nichts  Menschliches,  Fehlbares,

Unvernünftiges absolut gesetzt wird. Aber gerade dann, wenn die vernünftigen Grundlagen



2

unserer Existenz und unserer Religion anerkannt sind, kann auch der Blick geweitet werden

über die Vernunft hinaus, die ja auch „nur“ eine menschliche und damit fehlbare Vernunft

ist. Denn auch wenn die Erde nur ein winziger Planet in einem riesigen Universum ist; im

Menschen hat die Natur, die Materie gewissermaßen ihre Augen aufgeschlagen, kommt sie

zu sich selbst,  beginnt sie, sich selbst zu begreifen. Und ist das nicht ein Wunder? – Und

wenn  es  eine  Jahrmillionen  lange  Evolutionsgeschichte  gibt,  ist  das  nur  eine  irrsinnige,

sinnlose,  ziellose  Abfolge  von allen möglichen Kreaturen? Oder waltet  hier  ein geheimer

Sinn, gibt es eine Zielrichtung, einen hintergründigen Plan und vielleicht eine Vollendung? –

Und wenn man in den Heiligen Schriften auch viel an allzu Menschlichem, Fehlbaren und

Zeitbedingtem entdeckt – es bleibt doch ein heiliger Kern, es bleibt echte Gotteserfahrung,

es bleibt Unerklärbares. Da ist eine andere Dimension, die in unsere Diesseitigkeit einbricht

und vielfach bezeugt, erwiesen – nicht bewiesen – worden ist.

III. Und hier kommt der Glaube ins Spiel. Er ist eben nicht von vorneherein unvernünftig,

keine fundamentalistische Verirrung. Der Glaube ist für alle Bereiche unseres Wissens und

unserer Vernunft die sinngebende, die deutende, die orientierende Instanz. Der Glaube an

Gott ist  eben kein  Lückenbüßer.  Er  behebt  nicht  die  Defizite  einer  noch  und womöglich

immer unvollkommenen, weltlichen, naturwissenschaftlichen Erkenntnis. In einem gewagten

Bild gesprochen: Unsere Welt ist kein Schweizer Käse, dessen Löcher dann eben mit Glauben

gefüllt werden könnten. Sondern: Der Glaube ist gewissermaßen die Verpackung. Sie sagt

uns, woher der Käse kommt, welche wichtigen Nährstoffe er enthält, wie lange er haltbar ist. 

So sagt uns der Glaube, woher die Welt im Letzten kommt. Welchen Sinn sie hat. Dass sie ein

Verfallsdatum hat. Das ist freilich etwas, was man dem „Käse“ als solchem nicht ansehen

kann. So kann man auch der Welt ihren letzten Grund und Sinn nicht ansehen. Das kann man

sich auch nicht selbst ausdenken, das muss uns gesagt werden. Wir nennen das Offenbarung:

Gott selbst legt offen,  eröffnet uns, wie und wofür die Welt gedacht ist. Welchen Sinn unser

Leben hat.

Mit der Vernunft alleine wird man der Welt und ihren Phänomenen nicht gerecht. Das ist die

Überzeugung der Religion und des Glaubens.  Oder wie es der auferstandene Christus zu

Thomas sagt: „Selig sind, die nicht sehen und doch glauben.“ Unser Sehen, unsere Erkenntnis,

unsere Wissenschaft – sie kommen an eine unüberwindliche Grenze. Man kann den Sinn, die

Bedeutung,  die  Tiefendimension  unserer  Welt  und  unseres  Lebens  nicht  sehen,  nicht

ausrechnen, nicht vermessen. Vermessen wäre es, dies zu leugnen. Hier geht es um Glauben

und Vertrauen.

Das ist aufgeklärte Religion. Menschliches Erkennen und Wissen ganz ernst nehmen. Und

doch überschreiten, transzendieren, darüber hinausgehen, an einen Sinn glauben  und einem

Gott glauben, dem Gott und Vater Jesu Christi, vertrauen. Eine solche Religion kann nicht

missbraucht werden. Im Gegenteil: Sie hilft uns vielmehr, die Würde eines jeden Menschen

zu wahren. Und unsere Welt als Schöpfung Gottes zu bewahren.

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

http://www.stadtkirche-heidelberg.de/html/predigten258.html


