
1

Predigt im Bußgottesdienst am Palmsonntag 09.04.2017 – Mt 26,20-25; 47-49

Der Zweifel des Judas

I.  „Als Gott über meinen Erdenstaub blies, um ihm meine Seele einzupflanzen, muss er zu
heftig geblasen haben. ich habe mich nie erholt von diesem Anhauch Gottes. Ich habe nie
aufgehört,  wie eine Kerze zu zittern, wie eine flackernde Kerze zu zittern.....“ Diese Worte
stammen aus  dem Tagebuch der  1967  verstorbenen französischen Mystikerin  von  Marie
Noel.  Jörg Zink hat sie eine „exemplarisch an Gott leidende Zeitgenossin“ genannt. Sie, die
zutiefst erschüttert war über den unglücklichen Judas und die biblischen Aussagen über ihn.
So schildert  sie  einmal,  wie  sie  bereits  als  Kind über  jenes  Wort  Jesu im eben gehörten
Evangelium entsetzt  war:  „Wehe dem Menschen,  durch  den  der  Menschensohn  verraten
wird. Für ihn wäre es besser, wenn er nie geboren worden wäre.“

Schon Kinder können also empfinden, was man die Tragödie des Judas nennen möchte, und
das  Rätsel  seiner  Bestimmung.  Sollte  Gott  tatsächlich  den Verrat  des  Judas  einkalkuliert
haben in die Passion seines Sohnes? Zweifellos gibt es Stellen in den vier Evangelien, die so
verstanden werden können. Das abgründige Wort Jesu, dass es besser gewesen wäre, Judas
wäre nie geboren worden, ist das Schlimmste, was die Hl. Schrift je über einen Menschen
gesagt hat. Und wenn es in Apg 1,25 heißt, Judas sei durch seinen Selbstmord „ an jenen Ort
gegangen, der ihm bestimmt war“, scheint klar zu sein, dass damit die Hölle gemeint ist, die
auf den Verräter wartete. Sollte Gott derart ein Menschenleben missbraucht haben, um ihn
dann mit der ewigen Verdammnis zu bestrafen? Sollte Jesus sich so geirrt haben, als er Judas
zu einem seiner zwölf Apostel machte, wenn er doch wusste: „Einer von Euch wird mich
verraten!“? Machen es  sich  die  Evangelisten  nicht  zu  leicht,  wenn sie  Judas  immer  neu
denunzieren als  einen,  der von vorneherein Böses im Schilde führte,  und noch dazu aus
schierer Geldgier seine schreckliche Tat beging? Fragen über Fragen, die mich seit jeher beim
Lesen und Hören der Passionsgeschichte(n) beschäftigen!

 „Kaum einem Menschen tut die Bibel so unrecht wie Judas. Es ist beinahe so, als wenn man
ihn  absichtlich  diffamieren  müsste  (!),  um  durch  seine  Anschuldigung  zum  Ausdruck  zu
bringen, wie sehr man sich von ihm unterscheide.“ (E. Drewermann) Wer Judas wirklich war
und was  die  tatsächlichen Motive  für  seine  entsetzliche  Tat  waren,  das  können wir  nur
vermuten. Zu widersprüchlich sind die biblischen Aussagen über ihn, wenn er auf der einen
Seite dämonisiert und damit ja unfreiwillig entlastet wird: „Da fuhr der Satan in ihn...“ heißt
es bei Lk 6,16. Das würde doch heißen, dass er gar nichts dafür konnte; dass er gar nicht Herr
war  über  sich  selbst,  und demnach  mildernde  Umstände  beanspruchen könnte.  Auf  der
anderen Seite wird ihm vorgeworfen, dass es sein freier Entschluss war, Jesus an seine Feinde
auszuliefern. Er hätte es sich ja noch einmal anders überlegen können, als ihm Jesus seinen
Verrat  vorhersagte.  So  aber  erscheint  Judas  gerade  in  seiner  Widersprüchlichkeit  und
Zerrissenheit  als  Typos:  Die  Bibel  stellt  uns  in  seiner  Gestalt  unsere  eigene  typische
Möglichkeit  zum  Verrat,  unsere  eigene  zwiespältige  Wirklichkeit  vor  Augen.  Es  geht
tatsächlich um uns, wenn wir die schreckliche Verirrung des Judas bedenken - erst recht aber
ihre schrecklichen Folgen! Bereits die übrigen Apostel scheinen dies geahnt zu haben, wenn
sie noch vor Judas nacheinander ausrufen: „Bin ich es etwa, Herr?“ 

Ich bin sehr erleichtert über diese bange Frage und Unsicherheit der Jünger.  Die Apostel
spüren, dass sie selbst längst nicht davor gefeit sind, mit Jesus ihre eigene Überzeugung, ja
sein Vertrauen und ihre Treue zu ihm zu verraten. Und Jesus, der die Wankelmütigkeit seiner
Freude und die Großspurigkeit gerade des Petrus kennt, er nennt noch im Augenblick des
Verrates Judas seinen Freund: „Freund, dazu bist Du gekommen?“, spricht er zu ihm, als er
den  sprichwörtlichen  „Judas-Kuss“  von  ihm  empfängt.  Er  hat  Judas  gerade  nicht  (!)



2

aufgegeben;  er  erträgt  die  Tat  seines  Freundes,  der  geradezu  als  sein  böser  Schatten
erscheint, als die Nachtseite der Lichtgestalt des Herrn.

II. Es  sind  wieder  einmal  die  Künstler,  die  mit  ihrer  eigenen  Intuition  dies  alles  besser
verstanden haben als die spätere Christenheit, die Judas zum Sündenbock für ihre eigene
verdrängte Untreue gemacht hat – und Judas noch dazu mit den Juden gleichsetzte, die man
zum „Volk der Gottesmörder“ abstempelte und dementsprechend behandelte. Von  Tilman
Riemenschneider stammt die für mich ergreifendste Darstellung der Begegnung zwischen
Jesus und Judas. Er wagt es, von einem geheimen Einverständnis

zwischen  beiden  auszugehen.  Der  berühmte  Heilig-Blut-Altar,  der  in  Rothenburg  ob  der
Tauber in der dortigen Jakobus-Kirche zu bewundern ist, er zeigt in der Abendmahlsszene
Judas, wie er als einziger bereits aufgestanden und im Gehen begriffen ist. Ihrer beider Blicke
begegnen sich voller Trauer: Jesus und Judas, der Verratene und der Verräter! Der Künstler
scheint geahnt zu haben, dass Judas nur das vollstreckte, was Gott selber beabsichtigt hat.
„Er hat seinen eigenen Sohn nicht verschont, sondern ihn für uns alle dahin gegeben.“  Im
Römerbrief verwendet der Apostel Paulus an dieser Stelle dasselbe griechische Wort, das wir
im  Zusammenhang  mit  Judas  stets  mit  „verraten“  übersetzt  finden:  paradidonai.  Paulus
nimmt  dasselbe  Wort,  um  zu  sagen,  was  Gott  (!)  mit  Jesus  vorhatte  –  nämlich  ihn
hinzugeben,  dranzugeben,  auszuliefern  an  die  Sünder.  Dann  wäre  womöglich  des  Judas
rätselhafter Kuss im Garten Gethsemani gar nicht das besonders hinterhältige Zeichen des

Foto: Dr. Volkmar Rudolf,  lizenziert unter CreativeCommons-Lizenz by-sa-2.0-de,

URL: http://creativecommons.org/licenses/by-sa/2.0/de/legalcode



3

Verrats  gewesen,  sondern ein  ganz und gar  aufrichtig gemeintes  Zeichen der  bleibenden
Verbundenheit mit Jesus?!

Warum also sollte es nicht so (!) gewesen sein, dass Judas tatsächlich dachte, er könne Jesus
durch seine „Auslieferung“ gleichsam dazu zwingen, seine göttliche Macht zu offenbaren –
oder wenigstens vor dem Hohen Rat endlich seine Unschuld zu beweisen? Dann wäre seine
Verzweiflung für mich nur umso verständlicher, wenn er erkennen musste, dass sein Plan
gescheitert  ist;  wenn  er  nun  mitansehen  musste,  wie  Jesus  ohnmächtig  alles  mit  sich
geschehen lässt,  und das Todesurteil  über ihm nieder geht. Jetzt hat auch sein (!)  Leben
keinen Sinn mehr – und er macht ihm vorzeitig ein Ende. „...dann ging er weg und erhängte
sich“ (Mt 27,5) Vorher aber bekennt er sich schuldig, wenn er hingeht zu den Hohepriestern,
ihnen  den  „Judas-Lohn“  zurückbringt  und  spricht:  „Ich  habe  gesündigt  und  Euch  einen
unschuldigen Menschen ausgeliefert.“ (27,4). Voller Reue erkennt Judas, was er angerichtet
hat, und wie seine Tat auf tragische Weise zum Auftakt der Passion seines geliebten Meisters
wurde. Was Judas umtrieb und zu Fall brachte, hat mit mir selbst zu tun. Seinen Zwiespalt,
seine  Zerrissenheit,  seine  fehl  geleitete  Jüngerschaft  kann  keiner  von  uns  weit  von  sich
weisen. Erst recht, wenn wir einer dritten Deutung folgen und hinter dem Verrat des Judas
einen tieferen religiösen (!) Konflikt sehen. 

III. „Judas vermag jenen Schritt nicht zu tun, der aus der festen Ordnung jüdischen Lebens in
die  gefährliche  Freiheit  des  Evangeliums  führt.“ (G.  Bornkamm)  Demnach  wäre  Judas
erschüttert, irritiert gewesen von der Kühnheit Jesu, der es gewagt hat, das strenggläubige
Gesetzesverständnis der religiösen Führer, ihr Wissen von Gott und seinem Willen, in aller
Öffentlichkeit in Frage zu stellen. Da konnte der gesetzestreue Jude Judas nicht mehr mit –
und eines Tages mag ihm klar geworden sein, dass ihn das heilige Gesetz Gottes selbst, dass
ihn die Thora Israels zum Handeln zwinge. Denn im 5. Buch Mose steht geschrieben: „ Jener
Prophet aber soll getötet werden, der gegen den Herrn, deinen Gott, Auflehnung gepredigt
hat, um euch abzubringen von dem Weg, auf welchem zu gehen euch der Ewige befohlen
hat. So sollst du das Böse wegschaffen aus deiner Mitte.“ (Dtn 13,6) So hätte Judas in Jesus
einen solchen gegen Gott rebellierenden Propheten gesehen, der des Todes schuldig ist, weil
er doch genau solches getan hat!?

Verstehen Sie, Schwestern und Brüder, was das bedeuten würde?! : Da hätte Judas die Welt,
die Welt Gottes, nicht mehr verstanden! Da wäre Judas schlussendlich zerrissen worden von
einem fürchterlichen Loyalitätskonflikt, wie man heute sagt: Dem Gesetz Gottes oder aber
dem zu folgen, den er einst sagen hörte: „Ihr habt gehört, dass zu den Alten gesagt worden
ist...Ich aber sage Euch!“ Da hätte Judas Angst bekommen vor der bezwingenden Kraft der
Güte Jesu,  welche die alte Ordnung ins Wanken brachte! Da hätte er  Jesu Botschaft von
einem  bedingungslos  liebenden  Gott  als  puren  Widerspruch  zu  seinem  erlernten  und
verinnerlichten Bild von einem bedingungslos gerechten und damit unerbittlich strafenden
Gott empfunden. Da wäre Jesus für Judas einfach zu groß, zu kühn, zu gütig gewesen! Alles
an ihm wäre ihm dann irgendwie zu viel, zu weit, zu offen, zu „liberal“ vorgekommen! Aber
deshalb kann es ja auch nicht einfach falsch sein, was Jesus lehrt. Hin und her gerissen von
diesem Zwiespalt und Widerspruch hätte ihn dann doch die Überzeugung überwältigt, dass
alles,  was Jesus tat  und lehrte, ein Verrat an Gottes Gesetz war,  eine einzige Auflehnung
gegen Israels geheiligte Ordnung, deren Erneuerung und nicht deren Demontage sich Judas
von Jesus erhofft hatte. Dagegen wäre dann sein eigener Verrat an Jesus entschuldbar, weil
er ja nur Gottes Gesetz befolgen würde, wenn er ihn ausliefert, damit ein solcher Prophet
weg geschafft würde aus der Mitte des Volkes. Was für ein Drama, das sich da im Herzen von
Judas abgespielt haben mag?!



4

Und wenn es denn so gewesen wäre: Dass Judas an jenem Gegensatz von Gesetz und Gnade
zerbrochen ist, der ja bis auf den heutigen Tag die Geschichte der Kirche durchzieht und der
einen jeden von uns  mit  Jesu Gottesbotschaft in  Konflikt  bringen kann –  ist  es  da  nicht
tröstlich,  wenigstens,  was  sein  schmähliches  Ende  betrifft,  mit  Gottes  größerer  Gnade
rechnen zu können? Dass Gott ihn eben nicht für immer verworfen, sondern aufgefangen hat
mit grenzenlosem Erbarmen? 

Im Jahre 2015 war ich wieder einmal in Vezelay und suchte in der dortigen romanischen
Kathedrale nach einem berühmten Säulenkapitell  – mit seinen zwei Darstellungen des Judas.
Die eine Skulptur zeigt ihn in grässlicher Szene: seine Leiche mit dem Strick um den Hals, der
Mund mit der herausgewürgten Zunge, offen wie zu einem nie endenden Schrei. Die andere
zeigt  dem Betrachter,  wie Jesus ihn auf  seinem Rücken trägt,  wie der Gute Hirt,  der das
verlorene Schaf auf seinen starken Schultern zurück bringt, zurück trägt in Gottes Erbarmen.
Beides:  Den  Schrei  des  Judas,  aber  auch  sein  Gebet  zum  Guten  Hirten,  vollziehen  wir
gleichsam nach mit jenem Lied, dessen Text und Melodie von Martin Luther stammt. Es legt
uns in freier Übertragung das „De profundis“ des Psalmes 130 in den Mund: „Aus tiefer Not
schrei ich zu dir. O Herr, erhör mein Rufen...Es ist allein der gute Hirt, der Israel erlösen wird
aus seinen Sünden allen.“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)

www.se-nord-hd.de


