
Predigt am 1.03.2017 Aschermittwoch

Zumutbare Wahrheit

Den späten Herbst kannst du in mir besehen:

Die letzten gelben Blätter eingegangen

an Zweigen, die dem Frost kaum widerstehen,

und Chorruinen, wo einst Vögel sangen.

In mir siehst du den späten Tag sich neigen,

das Dunkel in die graue Dämmrung dringen,

die Nacht mit ihrer Schwärze langsam steigen

und Todes Bruder Schlaf die Welt umschlingen.

In mir siehst du die Glut von alten Bränden,

gebettet auf die Asche bessrer Zeiten –

ein Sterbelager, wo sie muss verenden,

verzehrt vom Brennstoff eigner Lustbarkeiten.

Siehst du all dies, wird’s deine Liebe steigern:

Denn was du liebst, wird Tod dir bald verweigern.

So  lautet,  so  hört  es  sich  an:  Das  73.  Sonett  von  William  Shakespeare.  Es  hat  mich

erschüttert,  als  ich  darauf  stieß  im  Stoner.  Ein  halbes  Jahrhundert  nach  seinem  ersten

Erscheinen wird dieser geniale Roman des Amerikaners John Williams wiederentdeckt. Auch

in der kongenialen deutschen Übersetzung (Bernhard Robben) ist dieser Roman eine Wucht.

Die ZEIT schrieb über ihn: In Stoner „erkennen wir das Spiegelbild der eigenen Existenz in all

ihrer Dunkelheit. Wir freuen uns mit Stoner, wir hadern mit ihm, wir leiden mit ihm…und wir

begreifen: Man kann das Leben nur leben, so gut es eben geht. Wirklich verstehen kann man

es  nicht.  Vielleicht  ist  das  die  größte  Stärke  dieses  bewegenden  Buches:  Dass  es  seinen

Helden nicht durchschaut, nicht zurechtdefiniert. Es stellt diesen seltsamen Mann vor uns hin

in all seinen Stärken und Schwächen, in all seiner mittleren Menschlichkeit und sagt uns: Seht,

euer Bruder!“

I. Ziemlich  am  Anfang  des  Buches  (S.  19)  bei  seinen  ersten  Gehversuchen  in

Literaturgeschichte hört  Stoner dieses Sonett von Shakespeare:  „In  einem Augenblick  der

Stille räusperte sich jemand. Sloane (der Dozent) wiederholte die letzten Zeilen: ‚Siehst du all

dies,  wird’s  deine  Liebe  steigern:  Denn was du liebst,  wird  Tod  dir  bald  verweigern.“  Ich

musste an  Ingeborg Bachmann denken: „Die Wahrheit ist dem Menschen zumutbar.“  Das

klingt so lapidar. Die Wahrheit, dass wir sterben müssen, sie ist eine ungeheure Zumutung,

der wir gewöhnlich aus dem Weg gehen; diese Wahrheit – das ist die Weisheit der Kirche -

sie ist zumutbar alljährlich am Aschermittwoch.  „…gebettet auf die Asche bessrer Zeiten…

verzehrt vom Brennstoff eigner Lustbarkeiten“.  Nach der Fasnacht die Fastenzeit, nach der

Lustbarkeit die Wahrheit: Gedenke Mensch: Du bist Staub und zum Staub kehrst du zurück.

Immer neu bekomme ich eine Gänsehaut bei diesen Worten zur Auflegung der Asche. In der

alten, vorkonziliaren Liturgie erlaubten die Rubriken (liturgischen Anweisungen) dazu keine

Alternative.  „Bekehrt euch und glaubt an das Evangelium!“ Das mildert ab, so als sei  die

Wahrheit doch nicht zumutbar. Nein, schonungslos hieß es: „Memento homo, quia pulvis es,

et  in  pulverem  reverteris.“  Das  sind  Worte  aus  dem  ersten  Buch  der  Bibel.  Nach  dem

1



Sündenfall bekommen die Ureltern Adam und Eva von Gott zu hören:  „Denn Staub bist du

Mensch und zum Staub musst du zurück kehren.“ (Gen 3,19) Kann man, darf man das heute

noch  so  sagen?  Würde  das  von  einem  Atheisten  oder  einem  naturwissenschaftlichen

Materialisten behauptet, wäre es verständlich, denn zur gott-losen Wahrnehmung von Welt

und Mensch passt dieses Wort. Hat der Glaube nicht eine andere Botschaft? Glauben wir

nicht, dass wir mehr sind als Staub und Asche?  Im Ritus der katholischen Beerdigung heißt

es zwar: „Von der Erde bist du genommen und zur Erde kehrst du zurück.“ Es wird jedoch

hinzugefügt:  „Gott, der Herr, aber wird dich auferwecken zum ewigen Leben.“ Jedoch bevor

dies geschieht, wird der Sarg mit Weihwasser besprengt zu den entscheidenden Worten: „Im

Wasser  der  Taufe  bist  du  mit  Christus  begraben  worden  und  hast  in  ihm  neues  Leben

empfangen. Der Herr vollende an dir, was er in der Taufe begonnen hat.“ 

II. Kurzum: Wer heute das Aschenkreuz empfängt, kommt illusionslos mit dem Elend unseres

sterblichen Lebens, aber auch einer todverfallenen Welt in Berührung. „Elend“ – das ist ein

uraltes  Wort  unserer  deutschen  Sprache.  „Eli  lenti“ hieß  es  ursprünglich  im

Althochdeutschen und meinte ein Leben in der Fremde, in fremdem Land, im Exil unter dem

Vorzeichen  letzter  Heimatlosigkeit.  (Siehe:  Salve  regina:  „post  hoc  exilium-  nach  diesem

Elende“) Menschen, die darum wissen, Christen, die wissen, dass sie hier auf Erden „keine

bleibende Stadt“ haben, haben keine Angst, dieser Wahrheit ins Auge zu blicken.

Im Symbol der Asche empfangen wir das Zeichen der Buße, das uns vor Augen stellt, wie

verkehrt wir leben, wenn wir unser Herz an das verlieren, was doch vergänglich und sterblich

ist; wie sehr wir unser Leben verfehlen, wenn wir Gott aus dem Auge verlieren, und alles aus

diesem Leben herausholen wollen, wie wenn mit dem Tod tatsächlich alles aus wäre.

In  der  heute  beginnenden  österlichen  Bußzeit  wollen  wir  uns  wieder  einüben  in  einen

Lebensstil, der einem Leben dient, in dem Gott die Mitte ist. Deshalb wird uns ja die Asche in

der Form des Kreuzes aufgelegt, - weil wir jenem Leben trauen, das Jesus Christus verkörpert.

Der Tod konnte ihm nichts mehr nehmen, weil er schon alles hergegeben hatte. Tod und

Sünde haben sich  an  ihm  gleichsam  totgelaufen;  sein  Kreuz  hat  uns  ein  anderes  Leben

erworben, - ein Leben, das nicht auf Kosten anderer,  sondern zu ihren Gunsten geht, ein

Leben,  dessen Kraft Gott selber ist  –  das  ewige Leben,  wie  wir  gemeinhin sagen.  Dieses

andere, neue Leben, das uns in der Taufe geschenkt wurde, sollen wir wieder deutlicher zum

Vorschein bringen in Fasten, Gebet und Werken der Liebe, wie es uns das Evangelium des

Aschermittwochs wieder neu ans Herz gelegt hat. „Kehret um und ihr werdet leben!“ Dieses

Bibelwort (Ez 18,32) werden wir nachher singen, wenn die Asche für ihren heiligen Gebrauch

gesegnet wird.

„Kehret um und ihr werdet leben!“ - Wenn wir dies beherzigen, wird nach unserem Tod mehr

von uns übrig bleiben als ein Häuflein Elend, Staub oder Asche. Denn dann gilt das Gesetz

des Weizenkorns, mit dem Jesus seinen eigenen Tod gedeutet hat:  „Wenn das Weizenkorn

nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein. Wenn es aber stirbt, bringt es reiche Frucht!“

(Joh  12,24)  Diese  Wahrheit  müssen  wir  hinzudenken,  wenn  wir  beim  Auflegen  des

Aschekreuzes das Bibelwort hören, dass wir nur Staub sind und zum Staub zurückkehren.

Denn das ist ja nur die halbe Wahrheit unseres Christenlebens, die andere Seite der einen

Medaille. Die ganze, die größere Wahrheit ist, dass wir getauft und mit dem ewigen Leben

beschenkt sind. Auch diese Wahrheit ist nicht nur zumutbar, sondern wunderbar!

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael) – www.se-nord-hd.de

2


