
Predigt am 19.02.2017 (7. Sonntag Lj.A): Mt 5,38-48)

Meinen Hass bekommt ihr nicht

I. „Die Moraltheologie ist nichts  anderes als  das Erröten der Kirche vor der Bergpredigt.“

Unvergessen ist mir dieser Ausspruch von Otto Kuss, dem zur meiner Studienzeit in München

renommierten Neutestamentler, der berühmt und berüchtigt war für seinen Sarkasmus. Wir

haben in der Vorlesung über dieses geistvolle Bonmot herzlich gelacht, und nur deshalb habe

ich es vermutlich bis heute behalten. Inzwischen ist mir das Lachen eher im Hals stecken

geblieben:  Die  Kirchengeschichte  mit  ihren  schrecklichen  Gewaltexzessen;  so  manche

Kriegspredigten noch im Ersten Weltkrieg, das Segnen der Waffen an beiden Fronten der

christlichen  Feinde  Deutschland  und  Frankreich.  Dieser  riesige  Abstand  zwischen  der

pazifistischen Botschaft der Bergpredigt und der gewaltbereiten Praxis derer, die sich auf ihn

berufen (haben). Freilich ist (auch) dieser Abschnitt der Bergpredigt eine einzige Provokation

nicht  nur  für  die  Kirche  und  ihre  Moraltheologie,  sondern  auch  für  dich  und  mich:

Konsequenter  Gewaltverzicht  und  Feindesliebe,  bedeutet  das  nicht  eine  „sinnlose

Kapitulation vor dem Unrecht“? (E. Schockenhoff)

Wir  müssen  einräumen,  dass  Jesu  Forderung  eine  unausweichliche  Konsequenz  seines

Gottesglaubens,  seiner  Erfahrung  jenes  Gottes  ist  „der  seine  Sonne  aufgehen  lässt  über

Bösen und Guten“. Die schrankenlose Güte und Geduld Gottes, die Jesus predigt, hat für ihn

als   Konsequenz die Gewaltlosigkeit und grenzenlose Vergebungsbereitschaft seiner Jünger.

Doch  damit  nicht  genug.  Jesus  hebt  das,  was  er  fordert,  ausdrücklich  vom  üblichen,

normalen Wohlverhalten ab: Dass ihr mit denen klar kommt, mit denen ihr auf gutem Fuß

steht,  was  ist  daran Besonderes,  modern gesprochen:  Was ist  daran das  unterscheidend

Christliche? Das ist und bleibt ein Stachel im Fleisch der Kirche und jedes gläubigen Christen.

II. Doch so speziell und neu sind die Anforderungen der Bergpredigt nun auch wieder nicht.

Zu gleicher Zeit findet sich beim römischen Philosophen Seneca (4 v. Chr. bis 65 n.Chr.) ein

ganz  ähnlicher  Satz:  „Wenn du die  Götter  nachahmen willst,  erweise  auch  Undankbaren

Wohltaten, denn auch über den Bösen geht die Sonne auf und auch den Seeräubern stehen

die Meere offen.“ Und der griechische Philosoph Epiktet (50 n. Chr.) fordert mehrmals, dass

man Böses mit Gutem vergelten soll: „Er muss sich schlagen lassen wie ein Esel und zugleich

diese,  die ihn schlagen,  wie einen Bruder  lieben.“ So ganz unvernünftig können also Jesu

Worte nicht sein, es sei denn auch Seneca und Epiktet hätten nur Unsinn geredet. 

„Ihr  habt  gehört,  dass  gesagt  worden ist:  Auge für  Auge,  Zahn  für  Zahn.  Ich  aber  sage

euch…“ Schon das  entsprechende,  von Jesus  zitierte  alttestamentliche Wort  wendet  sich

gegen die Auswüchse der Blutrache und schränkt sie ein; eben nicht Auge um Auge, wie

meist falsch zitiert wird, sondern Auge für Auge, und Zahn für Zahn, nicht mehr und nicht

weniger; für ein ausgeschlagenes Auge nicht den ganzen Übeltäter erschlagen. Immer wieder

wurde und wird dieses Wort so missverstanden. Erst recht dann Jesu Aufforderung, auch die

andere Wange hinzuhalten. Au Backe! : Es geht um die durchaus vernünftige Unterbrechung

des Teufelskreises von Hass und Gewalt, an dem die Welt zugrunde geht, Stück für Stück und

(Erd)Teil für Teil einer aus den Fugen geratenen Welt. Der kollektive Rückfall in atavistische

Gewalt, das Ausmaß an Gewaltverherrlichung und vor allem deren Hintergründe habe ich

selten so hellsichtig erklärt gefunden wie kürzlich in einem Radio-Beitrag (SWR2- Aula) von

1



Franz-Josef Wetz mit dem Titel „Außer sich – Wie umgehen mit Aggression?“ U.a. heißt es

da:  „Brutale  Gewaltszenen  lassen  sich  auch  in  der  Vorstellungswelt  zivilisierter  Bürger

antreffen.  Wie  viele  können  sich  an  uferlos  obsessiver  Pornographie  ergötzen?  Wie  viel

häusliche Gewalt bleibt unbenannt und unbekannt? Wie viele Zeitgenossen berauschen sich

an Gewaltexzessen im Fernsehen oder Kino?“

Der  Allgegenwart  von  Gewalt,  dem  Überhandnehmen  der  Gewalt,  der  zunehmenden

Gewaltbereitschaft, die immer mit gewalttätigen Worten beginnt, müssen Jesu Jünger mehr

entgegen setzen als hehre Worte und Sonntagsreden. 

III. Nachdem am 13. November 2015 bei den Terroranschlägen in Paris 130 Menschen ums

Leben kamen, erhob sich die Stimme eines Mannes: Antoine Leiris, dessen Frau unter den 89

Opfern im Konzertsaal La Bataclan war. Er wandte sich auf Facebook in einem offenen Brief

an  die  islamistischen  Attentäter.  Seine  Worte  bewegten und bewegen  immer  noch viele

Menschen im Netz. Seine Botschaft ging um die Welt und ich halte sie in Händen: „Meinen

Hass  bekommt ihr  nicht“  – unter diesem Titel  erschien sie  2016 auf  Deutsch in  diesem

Büchlein. Der französische Journalist, der an diesem Tag die Liebe seines Lebens verlor, hatte

nur eine Waffe: Seine Worte! Sie aber schüren nicht Rache, sondern  sie trotzen dem Terror

und der Gewalt und das, wenn Sie so wollen, mit der Logik der Bergpredigt. Ich lese Ihnen

daraus vor:

„Freitagabend habt ihr das Leben eines außerordentlichen Wesens geraubt: das der Liebe

meines Lebens, der Mutter meines Kindes – aber meinen Hass bekommt ihr nicht. Ich weiß

nicht, wer ihr seid, und ich will es nicht wissen; ihr seid tote Seelen. Wenn der Gott, für den ihr

blind tötet, uns nach seinem Ebenbild geschaffen hat, dann muss jede Kugel, die den Körper

meiner Frau getroffen hat, eine Wunde in sein Herz gerissen haben. 

Nein, ich werde euch nicht das Geschenk machen, euch zu hassen. Auch wenn ihr es darauf

angelegt habt; auf den Hass mit Hass zu antworten würde bedeuten, derselben Ignoranz

nachzugeben, die euch zu dem gemacht hat, was ihr seid… 

Ich habe sie heute Morgen endlich gesehen. Nach Nächten und Tagen des Wartens. Sie war

genauso schön wie am Freitagabend, als sie ins Konzert ging, genauso schön wie damals, als

ich  mich  vor  mehr  als  zwölf  Jahren  unsterblich  in  sie  verliebte.  Zugegeben,  der  Kummer

zerreißt mich. Diesen kleinen Sieg habt ihr errungen, aber er wird von kurzer Dauer sein. Ich

weiß, dass sie jeden Tag bei uns sein wird und dass wir uns in jenem Paradies der freien

Seelen wiederbegegnen werden, zu dem ihr niemals Zutritt haben werdet.

Wir sind zwei, mein Sohn und ich, aber wir sind stärker als alle Armeen der Welt. Ich will euch

jetzt keine Zeit mehr opfern; ich muss mich um Melville kümmern, der gerade aus seinem

Mittagsschlaf  erwacht  ist.  Er  ist  gerade  mal  siebzehn  Monate  alt;  er  wird  seinen

Nachmittagssnack essen wie jeden Tag und wir  werden miteinander  spielen.  Sein  ganzes

Leben wird dieser kleine Junge euch beleidigen, weil er glücklich und frei ist. Denn nein: Auch

seinen Hass bekommt ihr nicht.“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de

2


