Predigt am 2.02.2017 (Darstellung des Herrn) - Lk 2,22-32
Mythos und Licht

I. Mit einem kréftigen Griff hat er sie gepackt und in die Hohe gerissen. Sie windet und
wehrt sich verzweifelt, aber vergebens. lhre FiiBe finden keinen Grund, ihre Hande keinen
Halt. Harte Finger graben sich tief in das weiche, weiBe Fleisch der Proserpina. Fast meint
man den Schmerz zu fiihlen, der ihr in Leib und Seele fahrt - stiinde man nicht vor einer
kithlen Marmorskulptur. Gian Lorenzo Bernini (1598-1680) hat sie geschaffen; in der
romischen Villa Borghese konnte ich sie vor wenigen Jahren bewundern. Der alte Mythos
erzahlt, dass Proserpina die Tochter der Ceres war, der Go6ttin der Fruchtbarkeit. Anmutig
sei sie gewesen und schoén. Pluto, der Herr der Unterwelt, kann ihrem Anblick nicht
widerstehen. Er entbrennt in Leidenschaft und entfiihrt sie in sein dunkles Reich. Der
Moment des Zugriffs, der Schrecken der jah Gepackten und die wilde Entschlossenheit des
Gottes sind in Berninis Werk wie in einen nie vergehenden Augenblick gebannt.

Aber die Geschichte geht noch weiter: Sie spricht davon, wie Ceres, die untrostliche
Mutter, rastlos nach ihrem Kind sucht und dabei Lander und Kontinente und sogar die
Tiefen des Meeres durchstreift. Der romische Dichter Ovid erzihlt in seinen
,Metamorphosen®, dass Ceres an der Glut des Atna zwei Fichten als Fackeln entziindet
habe, damit sie auf ihrer Suche nach dem entfiihrten Kind geniligend Licht habe in den
Nachten. In Rom hat dieser Mythos bis in die christliche Tradition hinein seine Spuren
hinterlassen - und damit sind wir beim heutigen Lichtmessfest, von dem es in der
,Legenda aurea“ (Jacobus de Voragine 1230-1298) zu ,Marid Reinigung” heiRt: ,Der
(dritte) Name dieses Festes ist Lichtmess, weil man brennende Kerzen in den Hdnden
tragt.” Und als einer der vorchristlichen Anknipfungspunkte wird dort der heidnische
Brauch genannt, dass die rémischen Frauen Anfang Februar eine Sihneprozession
veranstalteten, in der sie der Go6ttin Ceres gedachten auf ihrer nachtlichen Suche nach
ihrem Kind, und mit Lichtern und Fackeln durch die Stadt zogen.

Die Frauen fanden sich wieder in diesem alten Mythos; viele ahnten, manche wussten es,
dass auch ihre Kinder bedroht sind von der Unterwelt und das hei8t doch von den
Machten des Todes. Es war ja auch Brauch in Rom, - so heifdt es dort weiter - dem Gott
»Pluto und den anderen unterirdischen Gottheiten“ zu opfern. Das , taten sie fiir die Seelen
ihrer Vorfahren, damit sie ihnen gnadig seien. ...und wachten die ganze Nacht in ihrem
Lob mit brennenden Kerzen und Fackeln.” Dies geschah Anfang Februar. Und dann heif3t
es: ,Nun ist es schwer, Gewohntes fahren zu lassen, und also wandelte Papst Sergius diese
Gewohnheit zum Guten um und ordnete (an), dass die Christen zu Ehren der Mutter Gottes
jedes Jahr an diesem Tag mit brennenden Kerzen und geweihtem Wachs alle Welt sollten
erleuchten.”" Auch ihr Kind war schlieBlich dem Zugriff der Unterwelt preisgegeben, und
hatten nicht auch seine Eltern den frihreifen Knaben ,mit Schmerzen gesucht”, der
lehrend im Tempel saR, weil er ,in dem sein musste, was meines Vaters ist.“? (Lk 2,48-49)
Es sind die uralten, zeitlosen Themen, die im Mythos bewahrt werden: Das Drama, das
sich abspielt zwischen Eltern und Kindern, Kindern und Eltern: Abl6ésung und
Entfremdung, Suchen und (wenn es gut geht) Wiederfinden oder Loslassen flir immer.

Il. Unser heutiges Fest ragt also tief hinein in vorchristliche, rémische, heidnische
Schichten! Es steht am Anfang des Monats Februar, wenn das Licht des Tages allmahlich
die Oberhand gewinnt liber das Dunkel der Nacht. Das , Licht zur Erleuchtung der Heiden®,
das Simeon in dem Messias-Kind erblickt, es ist ein Licht gegen die Unterwelt.
»2Hinabgestiegen in das Reich des Todes" bekennen wir von IHM im Glaubensbekenntnis.
Auch das ist Sprache des Mythos! Schon der Termin des Weihnachtsfestes knlpfte



bekanntlich am Fest des ,Sol invictus®, der unbesiegbaren Sonne, an. Vierzig Tage spater
taucht dieses Motiv wieder auf, wenn auch nur als einer von vielen Aspekten, die das
heutige Fest im Gedenken der Kirche hat.

Die erneuerte Liturgie weist ja mit Recht darauf hin, dass es um die ,Darstellung des
Herrn“ geht. Es geht um Jesus, den wir den Christus, den Messias nennen. Das gottliche
Kind wird von seinen Eltern hinausgetragen aus dem Raum der Familie und hinauf in den
Tempel. Es wird aus dem privaten in den 6ffentlichen Raum gebracht, den Blicken und
Worten anderer ausgesetzt. ,Eure Kinder sind nicht eure Kinder. Es sind die S6hne und
Tochter von des Lebens Verlangen nach sich selber. Sie kommen durch euch, doch nicht
von euch; und sind sie auch bei euch, so gehéren sie euch doch nicht.” Der arabische
Dichter Khalil Gibran (1883-1931) hat auf seine Weise ausgedriickt, was die rémischen
Frauen bewegt haben mag, wenn sie mit ihren Lichtern durch die Nacht eilten, um mit
Ceres nach dem verlorenen Kind zu suchen. Seine weisen Worte von den Kindern, die
ihren Eltern gehodren und doch nicht gehéren, umfassen auch, was Christen bewegt, wenn
sie am heutigen Fest auf Maria, die Mutter des Herrn, schauen. Sie steht dabei, aber es
geht nicht um sie. Es geht um ihr Kind. Es wird ihr aus der Hand genommen und in die
Arme eines anderen gelegt. ,Dir selbst aber wird ein Schwert durch die Seele dringen!*
Alles Mutterleid und aller Mutterschmerz sind in diesen Worten des greisen Simeon
zusammengefasst. Maria versteht noch nicht die Worte, die da Gber ihr Kind ausgerufen
werden. Aber sie und Joseph, seine Eltern tun, ,was das Gesetz des Herrn vorschreibt”,

Ill. Und es ist das Gesetz des Herrn, das Gesetz des Lebens, dass der Mensch bei der
Geburt zur Welt kommt, den Blicken der Welt verborgen. Dann aber muss es noch einmal
geschehen, offen vor Gott und den Menschen. Der Mensch muss hineingehalten werden
in eine Welt, in der man ,,zu Fall kommt und aufgerichtet wird", in der man Widerspruch
erfahrt und auf das Heil wartet. Und er ist dort von der ,Unterwelt” bedroht. Nicht von
einem liebestollen Pluto, aber von Leid und Schmerz, von Verlust und zuletzt vom Tod.
Dieser auBerste Anblick mag einen erstarren lassen wie die Skulptur aus Marmor, die
Bernini geschaffen hat. Aber die Geschichte geht auch hier weiter. Mit jedem Kind geht sie
weiter, mit jedem Kind, das in die Welt kommt und , die Botschaft mitbringt, dass Gott die
Lust an der Welt noch nicht verloren hat“, wie ein indisches Sprichwort sagt.

Vom Kind der Maria wird gesagt, es sei ein , Licht, das die Heiden erleuchtet”. Das Messias-
Kind leuchtet auch die heidnischen Wurzeln unserer christlichen Feste aus. Es erfasst
Ceres und Proserpina und alle, die sich in ihnen wiederfinden. Es reicht hinab und hinein
in Plutos Totenreich und wird zum ,ewigen Licht“, das unseren Verstorbenen leuchtet.
Und es eroffnet denen eine ungeahnte Zukunft, die wie Simeon und Hanna alt geworden
sind in der Hoffnung auf das Heil. Sie diirfen es mit eigenen Augen schauen! Die
unausdenklichen Worte Simeons, die zum Nachtgebet (Komplet) der Kirche geworden
sind; wir sollten sie taglich sprechen, bevor wir uns zum Schlafe niederlegen, weil doch
der ,Tod des Schlafes Bruder“ ist und taglich seine Vorboten sendet:

,Nunc dimittis servum tuum, Domine... - Nun lIdsst du, Herr, deinen Knecht in Frieden
scheiden, denn meine Augen haben das Heil gesehen, das du bereitet hast vor allen
Vilkern; ein Licht, das die Heiden erleuchtet und Herrlichkeit fiir dein Volk Israel.”

Josef Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)
www.se-nord-hd.de



	Predigt am 2.02.2017 (Darstellung des Herrn) – Lk 2,22-32
	Josef Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)


