
1

Predigt am  2.02.2017 (Darstellung des Herrn) – Lk 2,22-32
Mythos und Licht

I.  Mit einem kräftigen Griff hat er sie gepackt und in die Höhe gerissen. Sie windet und
wehrt sich verzweifelt, aber vergebens. Ihre Füße finden keinen Grund, ihre Hände keinen
Halt. Harte Finger graben sich tief in das weiche, weiße Fleisch der Proserpina. Fast meint
man den Schmerz zu fühlen, der ihr in Leib und Seele fährt – stünde man nicht vor einer
kühlen  Marmorskulptur.  Gian  Lorenzo Bernini (1598-1680)  hat  sie  geschaffen;  in  der
römischen Villa Borghese konnte ich sie vor wenigen Jahren bewundern. Der alte Mythos
erzählt, dass Proserpina die Tochter der Ceres war, der Göttin der Fruchtbarkeit. Anmutig
sei  sie  gewesen  und  schön.  Pluto,  der  Herr  der  Unterwelt,  kann  ihrem  Anblick  nicht
widerstehen.  Er  entbrennt  in  Leidenschaft und entführt  sie  in sein  dunkles  Reich.  Der
Moment des Zugriffs, der Schrecken der jäh Gepackten und die wilde Entschlossenheit des
Gottes sind in Berninis Werk wie in einen nie vergehenden Augenblick gebannt.

Aber  die  Geschichte  geht  noch  weiter:  Sie  spricht  davon,  wie  Ceres,  die  untröstliche
Mutter, rastlos nach ihrem Kind sucht und dabei Länder und Kontinente und sogar die
Tiefen  des  Meeres  durchstreift.  Der  römische  Dichter  Ovid erzählt  in  seinen
„Metamorphosen“, dass Ceres an der Glut des Ätna zwei Fichten als Fackeln entzündet
habe, damit sie auf ihrer Suche nach dem entführten Kind genügend Licht habe in den
Nächten. In Rom hat dieser Mythos bis in die christliche Tradition hinein seine  Spuren
hinterlassen  –  und  damit  sind  wir  beim  heutigen  Lichtmessfest,  von  dem  es  in  der
„Legenda  aurea“ (Jacobus  de  Voragine  1230-1298)  zu  „Mariä  Reinigung“  heißt:  „Der
(dritte)  Name dieses  Festes  ist  Lichtmess,  weil  man brennende Kerzen in  den Händen
trägt.“ Und als  einer  der  vorchristlichen Anknüpfungspunkte  wird dort  der  heidnische
Brauch  genannt,  dass  die  römischen  Frauen  Anfang  Februar  eine  Sühneprozession
veranstalteten, in der sie der Göttin Ceres gedachten auf ihrer nächtlichen Suche nach
ihrem Kind, und mit Lichtern und Fackeln durch die Stadt zogen.

Die Frauen fanden sich wieder in diesem alten Mythos; viele ahnten, manche wussten es,
dass  auch  ihre  Kinder  bedroht  sind  von  der  Unterwelt  und  das  heißt  doch  von  den
Mächten des Todes. Es war ja auch Brauch in Rom, - so heißt es dort weiter – dem Gott
„Pluto und den anderen unterirdischen Gottheiten“ zu opfern. Das „taten sie für die Seelen
ihrer Vorfahren, damit sie ihnen gnädig seien. ...und wachten die ganze Nacht in ihrem
Lob mit brennenden Kerzen und Fackeln.“ Dies geschah Anfang Februar. Und dann heißt
es: „Nun ist es schwer, Gewohntes fahren zu lassen, und also wandelte Papst Sergius diese
Gewohnheit zum Guten um und ordnete (an), dass die Christen zu Ehren der Mutter Gottes
jedes Jahr an diesem Tag mit brennenden Kerzen und geweihtem Wachs alle Welt sollten
erleuchten."  Auch ihr Kind war schließlich dem Zugriff der Unterwelt preisgegeben, und
hatten  nicht  auch  seine  Eltern  den frühreifen Knaben   „mit  Schmerzen  gesucht“,  der
lehrend im Tempel saß, weil er „in dem sein musste, was meines Vaters ist.“? (Lk 2,48-49)
Es sind die uralten, zeitlosen Themen, die im Mythos bewahrt werden: Das Drama, das
sich  abspielt  zwischen  Eltern  und  Kindern,  Kindern  und  Eltern:  Ablösung  und
Entfremdung, Suchen und (wenn es gut geht) Wiederfinden oder Loslassen für immer.

II.  Unser  heutiges  Fest  ragt  also  tief  hinein  in  vorchristliche,  römische,  heidnische
Schichten! Es steht am Anfang des Monats Februar, wenn das Licht des Tages allmählich
die Oberhand gewinnt über das Dunkel der Nacht. Das „Licht zur Erleuchtung der Heiden“,
das  Simeon  in  dem  Messias-Kind  erblickt,  es  ist  ein  Licht  gegen  die  Unterwelt.
„Hinabgestiegen in das Reich des Todes“ bekennen wir von IHM im Glaubensbekenntnis.
Auch  das  ist  Sprache  des  Mythos!  Schon  der  Termin  des  Weihnachtsfestes  knüpfte



2

bekanntlich am Fest des „Sol invictus“, der unbesiegbaren Sonne, an. Vierzig Tage später
taucht dieses Motiv wieder auf,  wenn auch nur als einer von vielen Aspekten, die das
heutige Fest im Gedenken der Kirche hat.

Die erneuerte Liturgie weist  ja  mit  Recht  darauf  hin,  dass es um die „Darstellung des
Herrn“ geht. Es geht um Jesus, den wir den Christus, den Messias nennen. Das göttliche
Kind wird von seinen Eltern hinausgetragen aus dem Raum der Familie und hinauf in den
Tempel. Es wird aus dem privaten in den öffentlichen Raum gebracht, den Blicken und
Worten anderer ausgesetzt. „Eure Kinder sind nicht eure Kinder. Es sind die Söhne und
Töchter von des Lebens Verlangen nach sich selber. Sie kommen durch euch, doch nicht
von euch;  und sind sie auch bei  euch,  so gehören sie euch doch nicht.“  Der arabische
Dichter  Khalil Gibran (1883-1931) hat auf seine Weise ausgedrückt, was die römischen
Frauen bewegt haben mag, wenn sie mit ihren Lichtern durch die Nacht eilten, um mit
Ceres nach dem verlorenen Kind zu suchen. Seine weisen Worte von den Kindern, die
ihren Eltern gehören und doch nicht gehören, umfassen auch, was Christen bewegt, wenn
sie am heutigen Fest auf Maria, die Mutter des Herrn, schauen. Sie steht dabei, aber es
geht nicht um sie. Es geht um ihr Kind. Es wird ihr aus der Hand genommen und in die
Arme eines anderen gelegt. „Dir selbst aber wird ein Schwert durch die Seele dringen!“
Alles  Mutterleid  und  aller  Mutterschmerz  sind  in  diesen  Worten  des  greisen  Simeon
zusammengefasst. Maria versteht noch nicht die Worte, die da über ihr Kind ausgerufen
werden. Aber sie und Joseph, seine Eltern tun, „was das Gesetz des Herrn vorschreibt“.

III.  Und es ist das Gesetz des Herrn, das Gesetz des Lebens, dass der Mensch bei  der
Geburt zur Welt kommt, den Blicken der Welt verborgen. Dann aber muss es noch einmal
geschehen, offen vor Gott und den Menschen. Der Mensch muss hineingehalten werden
in eine Welt, in der man „zu Fall kommt und aufgerichtet wird“, in der man Widerspruch
erfährt und auf das Heil wartet. Und er ist dort von der „Unterwelt“ bedroht. Nicht von
einem liebestollen Pluto, aber von Leid und Schmerz, von Verlust und zuletzt vom Tod.
Dieser  äußerste  Anblick  mag einen erstarren lassen wie die  Skulptur  aus  Marmor,  die
Bernini geschaffen hat. Aber die Geschichte geht auch hier weiter. Mit jedem Kind geht sie
weiter, mit jedem Kind, das in die Welt kommt und „die Botschaft mitbringt, dass Gott die
Lust an der Welt noch nicht verloren hat“, wie ein indisches Sprichwort sagt.

Vom Kind der Maria wird gesagt, es sei ein „Licht, das die Heiden erleuchtet“. Das Messias-
Kind leuchtet  auch  die  heidnischen Wurzeln  unserer  christlichen Feste  aus.  Es  erfasst
Ceres und Proserpina und alle, die sich in ihnen wiederfinden. Es reicht hinab und hinein
in Plutos Totenreich und wird zum „ewigen Licht“,  das unseren Verstorbenen leuchtet.
Und es eröffnet denen eine ungeahnte Zukunft, die wie Simeon und Hanna alt geworden
sind  in  der  Hoffnung  auf  das  Heil.  Sie  dürfen  es  mit  eigenen  Augen  schauen!  Die
unausdenklichen Worte  Simeons,  die  zum Nachtgebet  (Komplet)  der  Kirche geworden
sind; wir sollten sie täglich sprechen, bevor wir uns zum Schlafe niederlegen, weil doch
der „Tod des Schlafes Bruder“ ist und täglich seine Vorboten sendet:

„Nunc dimittis servum tuum, Domine… -  Nun lässt  du,  Herr,  deinen Knecht  in  Frieden
scheiden,  denn  meine  Augen  haben  das  Heil  gesehen,  das  du  bereitet  hast  vor  allen
Völkern; ein Licht, das die Heiden erleuchtet und Herrlichkeit für dein Volk Israel.“

Josef Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 2.02.2017 (Darstellung des Herrn) – Lk 2,22-32
	Josef Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)


