
Predigt am 29.01.2017 (4. Sonntag Lj.A) – Mt 5, 1-12a; 1 Kor 1,26-31

Zumutungen und Zutrauungen

I. Nicht überall, wo ein Eingang ist, ist auch der Eintritt gestattet. In Nobeldiscos, ins Theater, ja selbst
in den Petersdom zu Rom kommt man nicht so einfach rein.  Vor bestimmten Etablissements und
Lokalen haben sich Türsteher aufgebaut; andernorts sind es Sicherheitsleute, die einen freundlich
oder  kritisch  unter  die  Lupe  nehmen.  Das  sog.  Outfit  muss  stimmen;  die  Eintrittskarte  oder  die
Einladung muss vorgezeigt werden. Manchmal muss man sich ausweisen und ein paar Fragen gefallen
lassen. Bei offiziellen Empfängen steht eine maßgebliche Person oder der Gastgeber selbst an der Tür.
Man lächelt, bedankt sich, wechselt ein paar nette Worte. Dann erst öffnen sich die unsichtbaren
Schranken und man darf passieren. Kleine Tür-Rituale könnte man das nennen. 

Das alles gab es schon in der Antike und in biblischer Zeit. Am Tempel in Jerusalem etwa gab es ein
ausgesprochenes  Tor-Ritual.  Wenn  eine  Pilgergruppe  eintraf  und  in  das  Heiligtum  hinein  wollte,
wurde eine Art Einlass-Liturgie zelebriert. Im Psalm 15 ist uns vermutlich eine solche überliefert. Man
denkt sich das so: Ein Priester wartete darauf, dass man ihm eine bestimmte Frage stellte und damit
um Einlass bat: „Herr, wer darf Gast sein in deinem Zelt, wer darf weilen auf deinem heiligen Berg?“
Die Antwort mit den Einlassbedingungen lautete:  „Der makellos lebt und das Rechte tut; der von
Herzen die Wahrheit sagt und mit seiner Zunge nicht verleumdet; der seinem Freund nichts Böses
antut  und  seinen  Nächsten  nicht  schmäht...;  der  sein  Versprechen  nicht  ändert,  das  er  seinem
Nächsten gegeben hat; der sein Geld nicht auf Wucher ausleiht und Bestechung nicht annimmt.“ So
oder ähnlich lautete der Bescheid, der interessanterweise keine Reinheitsvorschriften, sondern nur
solche ethischen Anforderungen enthält. Darin erkannte man den Bundeswillen Gottes. Und jeder,
der hinein wollte, musste sich in seinem Gewissen prüfen, ob er die Voraussetzungen dafür mitbringt. 

Ich kann mir  gut vorstellen,  dass die Menschen,  die Jesus bei  seiner Bergpredigt ansprach,  seine
Worte in diesem Zusammenhang hörten. Sie hörten die Seligpreisungen und dachten: Er redet jetzt
wie ein Priester am Eingang des Tempels. Das also sind die Einlassbedingungen für das Reich Gottes!

Jesus gibt tatsächlich eine Art  Torbescheid.  Er  tut  dies so,  wie es die Gläubigen vom Tempel  her
kannten – und doch ein wenig anders. Auf diesen Unterschied aber kommt es an! Seinen Zuhörern
wird das  sicher  aufgefallen sein.  Wenn Jesus  nach  der  Art  der  Tempelwächter  gesprochen hätte,
würde unser Text anders lauten. Dann hieße es: „Wenn (!)  ihr arm seid; wenn ihr trauert, wenn ihr
hungert und dürstet nach der Gerechtigkeit, dann  und nur dann dürft ihr eintreten!“ Leider heißt es
genau umgekehrt und verkehrt in dem Lied (GL 458): „Selig seid ihr, wenn ihr einfach lebt, selig seid
ihr, wenn ihr Lasten tragt.“  Nein, so spricht Jesus gerade nicht, denn die Bedingungen sind bei den
Menschen, zu denen er redet, bereits erfüllt. Was er sagt, sind – genau genommen – Glückwünsche! :
„Ich gratuliere euch, die ihr arm und traurig seid; die ihr hungert und dürstet nach der Gerechtigkeit,
denn ihr seid dabei. Euch gehört das Himmelreich!“ Was für eine gewagte, unerhörte, unverschämte
Zusage!

Es waren ja diese ganz konkreten Menschen, die er vor sich hatte und die er mit den Seligpreisungen
meinte. Hier genau liegt der springende Punkt. Er preist sie selig und beglückwünscht sie,  weil sie
bereits alle Bedingungen für den Eintritt in das Reich Gottes erfüllt haben: „Ihr gehört längst dazu!“

Aber welche Bedingungen haben sie denn erfüllt? Jesus lobt ja nicht oder heißt es gut, dass sie arm
sind und trauern, hungern und dürsten. Er ist kein Gesundbeter, der die Defizite schön redet. Worum
geht es dann? Ein Blick auf seine Zuhörer kann helfen. - In kluger Zuordnung haben wir vorhin dazu
die Lesung gehört: „Seht doch einander an!“, schreibt Paulus den Korinthern. „Da sind nicht viele
Weise im irdischen Sinn, nicht viele Mächtige, nicht viele Vornehme. Vielmehr hat Gott das Schwache
in der Welt erwählt, um das Starke zuschanden zu .machen.“ Diese paradoxen Worte des Apostels sind
tatsächlich wie ein Schlüssel zum Verständnis der Seligpreisungen.

1



Armut und Trauer, Hunger und Durst nach Gerechtigkeit – das sind schmerzhafte Mangelerfahrungen.
Das alles macht diese Menschen arm vor Gott und damit offen für sein Erbarmen. Jesus macht die
umwerfende Erfahrung, dass es gerade solche Menschen sind, die zu ihm kommen. Man hat ihnen
alles genommen, oder sie haben – wie die Gewaltlosen und Barmherzigen – alles aus der Hand gelegt,
um  nun  mit  offenen  Armen  und  leeren  Händen  alles  von  Gott  zu  erwarten.  Erst  recht  die
Friedenstifter  und die  Arglosen,  die  reinen Herzens  sind:  Sie  sind gleichsam prädestiniert  für  das
Himmelreich.  Sie  bringen  bereits  alle  Voraussetzungen  mit,  um  das  Tor  zum  Himmelreich  zu
durchschreiten. Es sind die in den Augen der Welt Schwachen und Dummen, die verstanden haben,
worauf es ankommt. Ihre Schwäche ist ihre Stärke! Was für eine kühne Behauptung!

II. Wenn wir die Seligpreisungen in dieses Licht stellen, gewinnen sie ihren Glanz zurück. Dann sind sie
nicht länger das, was man allzu oft aus ihnen gemacht hat: Moralische Ideale oder  ein Katalog von
ziemlich unerfüllbaren Forderungen. Sie wollen uns kein schlechtes Gewissen machen, sondern uns
ermutigen, uns auf die Seite derer zu stellen, die alles von Gott erwarten. Ihre sprachliche Gestalt ist
der  Indikativ,  nicht  der  Imperativ.  Jesus  sagt  nicht:  Werdet  (!)  arm,  stiftet  Frieden,  verzichtet  auf
Gewalt – und wenn ihr all das einmal erreicht habt, werdet ihr selig und von Gott belohnt werden.
Seine Worte sprechen eine Indikation aus, sie „zeigen an“ und bestätigen, was bereits der Fall ist:
„Selig sind (!), die arm und traurig, herzensrein und Friedensstifter sind!“ Was für ein bedeutsamer
Unterschied!

Eugen Biser hat die Seligpreisungen „Worte der Entdeckung“ genannt. Wir sollen mit Jesus an einer
Welt leiden, die sich Gott verschließt, - um mit ihm nach Anknüpfungspunkten zu suchen, Breschen zu
„entdecken“ für seine Frohe Botschaft. Und er findet sie bei denen, die er seligpreist, weil sie dem
Himmelreich nahe sind. Wie schade, dass viele diese „Perlen der Sprachschöpfung Jesu“ nur noch als
Zumutung  empfinden!  Das  aber  sind  sie  nur,  wenn  wir  in  ihnen  moralische  Anweisungen  und
Handlungsmaximen sehen,  als  die  man sie  uns  oft genug verkaufen wollte.  In  Wahrheit  sind sie
Zutrauungen,  auch  wenn das  kein  schönes Wort  ist.  Jesus  traut  uns  zu,  die  Maßstäbe Gottes zu
übernehmen und mit ihm zu denen zu gehören, die lieber in dieser Welt arm und schwach sind, als
sie  mit  Gewalt  und  Stärke  zugrunde  zu  richten.  So  gesehen  behalten  die  Seligpreisungen  der
Bergpredigt ihre politische Brisanz und ihre heilsame Provokation.

„Die Worte der Seligpreisungen sind wie ein geschliffener Diamant inmitten der Überlieferungen des
Neuen Testamentes. Wenn wir uns selber oder einem anderen verdeutlichen möchten, was Jesus uns
gebracht und ermöglicht hat, so lässt es sich in der reinsten und besten Form nicht anders sagen als in
diesen acht Preisungen, die all diejenigen glücklich nennt, die ihr Leben einzig gründen im Vertrauen
auf Gott.“ (Eugen Drewermann)

Vielleicht sollten wir so sagen: Was Jesus hier am Anfang der Bergpredigt sagt, ist beides: befreiende
Heilszusage und ein weitreichender Anspruch zugleich. Matthäus lässt Jesus auf den Berg steigen wie
Mose. Da schwingt die Gabe der Thora, der Zehn Gebote und der Weisungen für ein gelingendes
Leben mit. Die Angesprochenen der Seligpreisungen sind Begnadete und Geforderte zugleich. Seine
Worte nehmen mich mit auf den Weg zu den Menschen und sie halten in mir wach die Hoffnung auf
Gottes Reich, das mit Jesus Christus bereits angebrochen ist in dieser Welt. Dies sollen seine Jünger
zum Vorschein bringen. Jesus verspricht denen, die ihm nachfolgen ja nicht das Blaue vom Himmel. In
seinen Spuren zu gehen, kostet Kraft und fordert Entschiedenheit. Aber dies fordert er nicht nur, er
traut  es  uns  zu!   So  als  ob  er  jetzt  vor  uns  hintreten  würde,  um  mit  den  Seligpreisungen
Wandlungsworte über uns zu sprechen.

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de

2


	Predigt am 29.01.2017 (4. Sonntag Lj.A) – Mt 5, 1-12a; 1 Kor 1,26-31

