
Predigt am 30.07.2016 (18. Sonntag Lj. C) - Kol 3, 1-5. 9-11; Lk 12,13-21
Haben oder Sein

I. „Weil  die  Menschen nie  genug kriegen können,  gibt  es  mehr  als  genug Kriege unter  den
Menschen.“ Franz Kamphaus, der vormalige Bischof von Limburg, liebt dieses Wortspiel sehr.
Tatsächlich: Wo wir im eben gehörten Evangelium „Habgier“ lesen, - „...hütet euch vor jeder Art
der  Habgier!“ -  steht  im griechischen Urtext  „pleonexia“:  Mehr-Haben-Wollen,  Nicht-genug-
kriegen-Können. Das ist für die Bibel nicht nur die Wurzel allen Elends; der Apostel Paulus geht
noch weiter, wenn er in der 2. Lesung davon sprach, dass „die Habsucht ein Götzendienst ist“.
Wenn wir  beide Worte  kombinieren,  dann ist  dies  die  tief  beunruhigende Botschaft dieses
Sonntags: „Gebt acht und hütet euch vor jeder Art der Habgier, weil sie ein Götzendienst ist!“
Die Habgier  zerstört  nicht nur auf  Dauer das  menschliche Zusammenleben,  sie  ist  auch ein
Angriff  auf  den  Gottesglauben,  weil  man  hier  bereits  einer  anderen,  einer  Götzen-Religion
huldigt. Heute müsste man das die „Religion des Marktes“ nennen: Die Börsen-Nachrichten als
Evangelium; Kaufhäuser, die zu Konsumtempeln; traditionelle Feiertage, die zu Hochfesten des
Kaufrausches  geworden  sind.  „Wir  finden  hier  (in  der  Religion  des  Marktes) sogar  die
Bereitschaft,  Opfer  zu  bringen:  Verkehrsopfer,  Tieropfer,  Pflanzenopfer,  Luftopfer;  ganze
Landstriche, Flüsse und Meere werden der Macht des Marktes geopfert.  (Thomas Ruster). Die
fraglose Opferbereitschaft in der Religion des Marktes macht  vor  den Menschen nicht  halt:
Ehen scheitern an den Zwängen der finanziellen Karriere; Kinder werden vernachlässigt oder
dürfen gar  nicht  erst  auf  die Welt  kommen,  weil  man sich sonst  Konsumwünsche versagen
müsste; Familienmitglieder verfeinden sich, sobald es an‘s Erben, an das Teilen des Erbes geht.
Damit begann schließlich das heutige Evangelium: Wie angewidert weist Jesus das Ansinnen von
sich, in einen solchen Erbschaftsstreit einzugreifen:  „Mensch, wer hat mich zum Richter oder
Schlichter  bei  Euch  gemacht?!“  Die  Habsucht  ist  allgegenwärtig.  Die  Gesetze  des  Marktes
kennen keine Gnade. Immer mehr Menschen fallen ihnen zum Opfer.
Der  Ökonom  und  Theologe  Wolfram  Stierle,  der  schon  einmal  als  Referent  im
Bundespräsidialamt tätig war, beobachtet auffällige Beziehungen zwischen der Welt der Religion
und  der  Welt  der  Wirtschaft:  „Von  Geld  reden,  heißt  theologisch  reden...  Dem  Glauben
entspricht der Gläubiger, der Schuld der Schuldner, dem Credo der Kredit, der Offenbarung der
Offenbarungseid, der heiligen Messe allerlei Verbraucher-Messen... Unsere Rede vom Geld ist
notorisch religiös gefärbt.“ 
II. Schon die Propheten des Alten Testamentes kämpften gegen die Götzen, die hinter hohlem
Blech und goldenen Statuen verehrt wurden. Der schöne Schein dient der Selbsttäuschung,
nicht dem Ergründen der Wahrheit.  Dieselbe Oberflächlichkeit kennzeichnet die Religion des
Marktes:  Es  geht  um die  Verpackung,  nicht  um den Inhalt;  um das  Produkt,  nicht  um den
Menschen. Das Er-leben steht im Mittelpunkt, nicht das Leben. 
Dieser Verführung zum Haben stellt der Gottesglaube den Mut zum Sein, zum Sein vor Gott
entgegen. Die Religion will die eigenen Erfahrungen vertiefen und nicht vertuschen. Der Glaube
an  den  lebendigen  Gott  will  die  Sehnsüchte  des  Menschen  kultivieren  und  nicht  unsere
Konsum-Süchte befriedigen. Dass wir etwas besitzen, gönnt uns durchaus der Glaube an Gott;
er  widersetzt  sich  nur  der  Verabsolutierung,  wo  wir  vom Besitz  besessen  werden  und wie
besessen hinter dem Besitz her sind. „Woran du nun dein Herz hängst und (dich) verlässt, das ist
dein Gott“, heißt es im Großen Katechismus von Martin Luther  zum Ersten Gebot:  „Du sollst
keine anderen Götter neben mir haben!“
Schon im Jahre 1920 beobachtete ein Häuptling auf Samoa: „Sprich zu einem weißen Mann von
Gott, da werden seine Augen stumpf bleiben, sein Gesicht leer, sein ganzes Wesen gelangweilt.
Aber sprich zu demselben Mann von Geld,  da tritt Glanz in seine Augen, Speichel  auf  seine



Lippen, seine Hände zittern, seine ganze Existenz ist in Erregung, Geld ist sein Gott. Der weiße
Mann hat unendlich viel mehr Götter als wir, die Ihr die Wilden nennt.“ (nach E. Drewermann)
In der Tat: Wir haben dem Geld im Verlauf unserer Kultur rücksichtslos alles, aber auch alles
geopfert. Wir haben uns daran gewöhnt, dass man für Geld nahezu alles haben kann. Täglich
lassen wir uns dazu verführen, dass jeder Wunsch letztlich ein Konsum-Wunsch sei, den man
sich mit Geld erfüllen kann. Keine öffentlicher Skandal, keine Gemeinheit, kein Verbrechen, bei
dem sich nicht am Ende – wie der Wurm in einem kranken Apfel – das Geld als Motiv entpuppt.
Krieg, Korruption, Lüge und Verrat – hinter allem steckt sie: die „pleonexia“, die Habgier, das
Mehr-haben-wollen, das Nicht-genug-kriegen-Können.
III. „Gebt also acht und hütet euch vor aller Habgier, - die ein Götzendienst ist!“  Würden wir uns
wirklich  Gott anvertrauen und unser  Leben ihm anheimstellen,  wir  wären gefeit  gegen die
Habgier. Da wir dies allenfalls halbherzig tun, muss Jesus uns sagen:  „Ihr könnt nicht beiden
dienen: Gott und dem Mammon!“ (Lk 16,13) - und bringt uns damit noch mehr in Verlegenheit.
Denn was steht denn hinter unserem ständigen Bestreben, hinter der Gier, immer mehr haben
zu wollen, nie genug kriegen zu können, niemals mit dem zufrieden zu sein, was wir haben? Es
sind  schlussendlich  zwei  Motive,  weswegen  wir  so  sehr  zur  Habgier  und  damit  zum
Götzendienst neigen. Es ist eine zweifache Angst, der wir auf den Leim gehen, wenn wir der
Habsucht frönen:
Das ist einmal unsere Angst, nichts wert, zumindest nicht liebens-wert zu sein. Deshalb lassen
wir uns so leicht einreden:  „Haste was, dann biste was!“ Die Versuchung ist groß, mich über
meinen Besitzstand, über meinen Lebensstandard zu „verkaufen“ – in der Hoffnung, dadurch
der Liebe eines anderen wert, liebenswert deshalb zu sein, weil ich ihm alles bieten kann, wie
man sagt. Was dabei herauskommt, ist die Lebenslüge, die Selbsttäuschung, wir könnten uns die
Wertschätzung, ja die Liebe unserer Mitmenschen erkaufen. Entsetzliche Abhängigkeiten und
Demütigungen laufen über diese Schiene. In Wahrheit gilt: „Was wirklich zählt auf dieser Welt,
bekommt man nicht für Geld!“  (Udo Jürgens)
Die  zweite  Angst  ist  unsere  schiere  Existenzangst,  die  Jesus  im  Gleichnis  vom  reichen
Kornbauern  angesprochen  hat:  „Du  Narr!  Noch  in  dieser  Nacht  wird  man  dein  Leben
zurückfordern. Wem wird dann all das gehören, was Du angehäuft hast?“ Es ist eine Illusion,
unsere Existenz mit immer größerem Besitz absichern zu können! Nichts gegen Altersvorsorge,
aber gegen den Tod ist nicht nur kein Kraut gewachsen; er lässt sich auch nicht durch Reichtum
und  Luxus  aus  unserem  Leben  verdrängen.  Wir  merken  es  womöglich  –  wie  der  reiche
Kornbauer - zu spät, dass uns der Götze Geld genarrt hat; dass wir Gott aus unserem Leben
längst verabschiedet haben, weil wir unsere Existenzangst nicht mit Gottvertrauen, sondern mit
dem Vertrauen in Geldanlage und Wert(papier)steigerung zu beruhigen suchten. Die „Habsucht,
die ein Götzendienst ist“, ruiniert in Wahrheit unser Leben und erschwert unser Sterben, weil
wir nicht gelernt haben, loszulassen und uns aus der Hand zu geben. Jesus aber lehrt uns, dass
wir  im  Tod  –  paradoxerweise  -  nur  das  mitnehmen  können,  was  wir  hergegeben  und  mit
anderen geteilt haben. Wenn wir „vor Gott nicht reich“ sind, nützt uns das alles nichts, was wir
„angehäuft“  und zusammengerafft haben.  Unsere Habseligkeiten werden uns nichts  nützen,
wenn es um die ewige Seligkeit geht.

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord- hd.de


	Predigt am 30.07.2016 (18. Sonntag Lj. C) - Kol 3, 1-5. 9-11; Lk 12,13-21
	J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)


