
Predigt am 24.07.2016 (17. Sonntag Lj. C) – Gen 18,20-32; Lk 11,1-13
Die Lücke

I. „Wovon  lebt  ein  literarischer  Text?  Wesentlich  von  den  Leerstellen.“ (Wolfgang  Iser) Ist  es  Ihnen
aufgefallen,  vielleicht  sogar  mit  Erleichterung  aufgefallen?  :  Das  Vaterunser  in  der  Überlieferung  des
Evangelisten  Lukas  hat  eine  auffällige  Lücke.  Es  fehlt  die  uns  so  vertraute  und,  wie  manche  sagen,
schwierigste Bitte: „Dein Wille geschehe!“ Wenn wir allerdings an Abraham und sein Gespräch mit Gott
denken, könnten wir diese Lücke ganz gegensätzlich füllen: „Dein Wille geschehe nicht!“ Grund genug,
einmal darüber nachzudenken, was es mit dem Willen Gottes auf sich hat; wie wir ihn erkennen und wie
vorsichtig wir mit ihm umgehen sollten.
 „Deus lo vult – Gott will es!“ –  Mit diesen Worten rief Papst Urban II. im Jahr 1095 bei der Synode von
Clermont zum Kreuzzug auf. Er löste damit bei den anwesenden Rittern stürmische Begeisterung aus. Der
Wille Gottes wurde zum Schlachtruf der Kreuzritter. Danach brachen über 200 Jahre hinweg immer neue
Heerscharen auf, um das Heilige Land mit Feuer und Schwert den Ungläubigen zu entreißen. Im Jahre 1204
eroberten und plünderten die Kreuzritter sogar und sozusagen unterwegs das christliche Konstantinopel. Bis
heute ein Trauma der  Ostkirche,  weil  in  der  Folge das „Ost-Rom“ zu Istanbul wurde und die Ostkirche
jahrhundertelang und bis heute unter die Vorherrschaft des Islam geriet. Immer wieder in der Geschichte
wurde der  vermeintliche Wille  Gottes als  Waffe gegen andere Menschen gerichtet;  bis  heute wird  der
vermeintliche Wille Gottes zum Götzen, dem Menschen schonungslos geopfert werden. Dies gehört zu den
„Pathologien der Religion“, die beim Namen genannt werden müssen. 
Es gibt in der Bemühung um den Willen Gottes aber auch die andere Versuchung: Er wird gleichsam wie
eine Waffe, wie eine Gewalt gegen sich selbst empfunden bzw. verstanden. Der Wille Gottes wurde oft
genug und von vorneherein nicht nur im Unterschied, sondern im Gegensatz zum menschlichen Willen
gesehen,  in  vorschneller  Berufung  auf  Jesu  Worte  am Ölberg:  „Doch  nicht  mein  Wille  soll  geschehen,
sondern der deine!“ (Lk 22,42) Vielfach hatte sich der Gedanke festgesetzt,  man müsse seinen eigenen
Willen,  seinen Eigenwillen völlig  aufgeben,  damit  Gottes Wille  geschehen kann.  Nur so konnte sich die
Vorstellung verfestigen von einem Gott, der vor allem Unterwürfigkeit, Anpassung, Ergebenheit einfordert.
Auch in dieser Form kann der vermeintliche Wille Gottes zu einem Götzen werden, dem der Mensch dann
zum Opfer fällt.
II. Umso erstaunlicher darum diese Geschichte von Abraham, der mit Gott um die Rettung von Sodom ringt.
Abraham feilscht mit Gott auf typisch orientalische Weise. Er verhandelt dabei sehr vorsichtig,  aus der
Grundhaltung  der  Gottesfurcht  heraus,  aber  er  feilscht  auch  mit  Gott  wie  mit  einem  vertrauter
Geschäftspartner, noch dazu es ja nicht um ihn selber, sondern um andere geht, deren Unheil er abwenden
will.  Und  doch  steht  seine  Vorstellung  von  einem  gerechten  Richter  in  deutlicher  Spannung  zum
unbeugsamen Willen Gottes, der die sündige Stadt Sodom vertilgen will.
Abraham gibt nicht so schnell klein bei. Er unterwirft sich dem Willen Gottes nicht sogleich. Zweimal wagt er
es, zu Gott zu sagen: „Das kannst du doch nicht tun!“, was so viel heißt wie: „Dein Wille geschehe nicht!“
Indem sich der Herr aber immer neu auf die Verhandlung mit Abraham einlässt, wird auch sein göttlicher
Wille  zur Rettung immer deutlicher sichtbar.  Abraham erkennt  schließlich,  dass es nicht Gottes eiskalte
Gerechtigkeit  ist,  die zur schlussendlichen Vernichtung der Städte Sodom und Gomorra  führt.  Vielmehr
scheitert sein Rettungswille an der Unbelehrbarkeit und Unbekehrbarkeit der Sodomiter, die keinen Raum
lässt für seinen Heilswillen. Nicht einmal „zehn Gerechte“ sind zu finden, also nicht einmal zehn Menschen,
die bereit sind, nach Gottes Weisung zu leben. 
Zehn – das ist im Judentum die Mindestzahl, die eine Bet- und Gottesdienstgemeinde bilden. Jesus reduziert
dann diese Zahl noch einmal, wenn er sagt: „Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin
ich  mitten unter  ihnen.“  (Mt  18,20)  Zwei  oder drei:  Weniger  geht  nicht.  Warum nicht?  :  Weil  erst  das
Gegenüber von mindestens zwei Personen den Raum schafft für Gottes Wirken, den Raum, in dem sein
Wille  geschehen  kann.  Dass  diese  zwei  oder  drei  in  der  Erkenntnis  des  Willens  Gottes  selten
übereinstimmen und doch gemeinsam darum ringen  müssen,  wirkt  wie  zwei  Pole,  die  ein  Magnetfeld
schaffen oder den elektrischen Strom fließen lassen. Ohne diese Spannung kein Kraftfeld, kein Energiefluss.
Gleichschaltung gegenüber dem Willen Gottes ist brandgefährlich!. Es ist jene inszenierte Einhelligkeit, die
aus dem Konzert der vielen Stimmen einen Schlachtruf der Einheit macht: „Deus lo vult – Gott will es!“ 



III. Wo man meint, den göttlichen Willen als festes Fundament unter den Füßen zu haben, da entsteht der
unduldsame Fundamentalismus. Wo man sich ereifert in der Überzeugung, ganz sicher zu wissen, was der
Wille  Gottes  ist,   und  sein  Recht  auf  der  eigenen  Seite  zu  haben,  da  entsteht  jener  brandgefährliche
Fanatismus, der die Religion auch heute wieder weltweit in Misskredit bringt. So entsteht eben kein Raum
für den Rettungs-und Heilswillen Gottes, sondern eine Woge, die zwar tragen und mitreißen, aber eben
auch ungeheure Kräfte der Zerstörung freisetzen kann, die dann fälschlicherweise, blasphemischerweise als
Gottes (!) Vernichtungswille ausgegeben wird.
Gefährlich  ist  freilich  auch  das  bereits  erwähnte  vorschnelle  Aufgeben  des  eigenen  Willens,  jene  als
besonders fromm und gottergeben deklarierte Unterwerfung, besser: Unterwürfigkeit Gott gegenüber. Es
entsteht kein wirklicher Raum, in dem Gottes Plan und Wille zum Zuge kommen kann. Daher ist es gut, dass
Abraham mit  Gott  ringt  und  im  Ringen  mit  IHM gemeinsam  den  Raum  seiner  rettenden  Wirksamkeit
ausmisst. „Gott will nicht den Tod des Sünders, sondern, dass er sich bekehre und lebe“  (Ez 33,11) Es ist gut,
dass Jakob am Jabok mit dem Engel Gottes ringt und gleichsam seinen Segen erzwingt. (Gen 32,23-33) Es ist
gut, dass die Propheten und Heiligen ihrer Berufung zunächst Widerstand entgegen setzten, bevor sie sich
Gottes Willen beugten. Es ist gut, dass Josef sich zuerst von Maria trennen will, als er erfährt, dass sie von
einem anderen schwanger ist. Nur so erfährt er, welchen Platz das ihm anvertraute Kind in Gottes Heilsplan
einnehmen soll. Es ist gut, wenn auch Maria dem Gottesboten gegenüber zunächst Einwendungen macht,
bevor sie sich durchringt zu ihrem „Fiat“: „Mir geschehe nach deinem Wort!“ (Lk 1,38) Es ist sehr tröstlich,
wenn Jesus sich am Ölberg unter blutigem Schweiß durchringen muss zur Ergebung in Gottes Willen. 
Es ist  also längst nicht so einfach, heraus zu finden, was Gottes Wille ist.  Sein Wille  ist eben nicht von
vorneherein und grundsätzlich unserem Willen entgegen gesetzt. Es muss einen Grund haben, dass Jesus
seine Jünger nicht nur im heutigen Evangelium auffordert, den Vater im Himmel immer wieder eindringlich,
ja zudringlich zu bitten, ja zu versuchen, ihn umzustimmen. Mit Gottes Willen kann und muss man sich
auseinander setzen. 
Wir sind nicht zur Vollstreckung, sondern zur Mitwirkung mit dem Willen Gottes in dieser Welt aufgerufen.
„Dein  Reich  komme!“ Diese  zentrale  Vaterunser-Bitte  umfängt  alles,  was  nach  Gottes  Plan  und  Wille
geschehen soll. Jesu Jünger sind nicht länger „Sklaven“, sondern „Söhne und Töchter“ Gottes, wie Paulus im
Brief an die Galater betont. Jeder liebedienerischen Unterwürfigkeit im Verhältnis zu Gott ist damit eine
Absage  erteilt.  Gott,  der  unsere  Freiheit  achtet,  braucht  uns  als  Gegenüber,  um  nicht  zu  sagen:  als
Gegenpol, damit Raum für sein Wirken und Walten entstehen kann. Wir Menschen brauchen einander als
Gegenpol, damit wir im Ringen um Gottes Willen nicht allzu schnell unseren eigenen Willen mit dem Seinen
verwechseln. Die Kirche braucht die Auseinandersetzung und das geduldige Suchen nach Gottes Willen,
nicht das willfährige Mitläufertum. Und die Welt? : Sie braucht uns Christen als Gegenpol, damit der Glaube
in seiner ganzen Widerständigkeit zur Erkenntnis des Willens Gottes führt: „Gleicht euch nicht dieser Welt
an, sondern wandelt euch und erneuert euer Denken, damit ihr prüfen und erkennen könnt, was der Wille
Gottes ist.“ (Röm 12,2)

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael) - www.se-nord-hd.de


	Predigt am 24.07.2016 (17. Sonntag Lj. C) – Gen 18,20-32; Lk 11,1-13

