
1

Predigt am 03.07.2016 (14. Sonntag Lj. C) – Lk 10, 1-9
Glauben im Zweifel

I.  „Die Ernte ist groß, aber es gibt nur wenig Arbeiter“,  sagt Jesus zu den 72 Jüngern, die er dorthin 
schickte,  „wohin  er  selbst  kommen  wollte.“   Damals  mag  das  so  gewesen  sein,  aber  heute?  In 
manchen Pfarr-Gemeinden sind es nicht  einmal mehr 72 Christen,  die zum Sonntagsgottesdienst  
kommen. Karg ist die Ernte, obwohl die  „wenigen Arbeiter“ sich kompetent und kundig mühen. 55 
Firmanden sind es gerade noch in der „Stadtkirche Heidelberg“ mit ihren 12 Gemeinden, die sich am 
kommenden  Samstag  firmen,  d.h.  in  ihrem  Taufbekenntnis  bestärken  lassen  wollen.  So  manche 
hoffnungsvolle  Saat  des  Glaubens  –  ausgesät  in  Katechese  und  Verkündigung  –  wurde  tüchtig  
verhagelt oder ist vom Starkregen des Unglaubens zu einer Missernte entraten. Vielen gläubigen RNZ-
Lesern  wird  die  große  Überschrift  am vergangenen Mittwoch ausgerechnet  am Fest  der  Apostel  
Petrus und Paulus (29. Juni) in die Knochen gefahren sein. Noch mehr werden sich ungläubige Leser 
bestätigt gefühlt haben: Die Überschrift: „Wer glaubt denn heute noch an Gott?“
Es ging um eine Buchbesprechung: Der renommierte Heidelberger (katholische) Theologe  Norbert 
Scholl hat auf seine alten Tage ein weiteres lesenswertes Buch auf den Markt gebracht: „Glauben im 
Zweifel. Der moderne Mensch und Gott“ Dieses Buch braucht dreimal 72 Seiten, um uns die ganze 
Problematik vor Augen zu führen. Die wenigen haupt- und ehrenamtlichen „Arbeiter“, die sich auch 
heute von Jesu Auftrag und Sendung in Anspruch nehmen lassen, sie können nicht mehr mit einer  
großen Ernte rechnen, zu sehr steht heute in Frage, was zur  Zeit Jesu noch selbstverständlich war:  
Der Glaube an Gott! Jesus von Nazareth ging es (nur) um einen anderen, erneuerten Gottesglauben.  
Die schiere Existenz Gottes wurde damals nicht nur in Israel  als  selbstverständlich vorausgesetzt!  
Auch seine Gegner waren gläubig, wenn auch auf andere, von IHM freilich in Frage gestellte Weise. 
Und wie ist das heute? : Ich zitiere nicht den Autor, sondern zunächst nur das, was in dieser RNZ-
Buchbesprechung (Marion Gottlob) zu lesen war: „Kann man noch ernsthaft an Gott glauben, wenn  
die  Wissenschaften die religiösen Überlieferungen so oft widerlegen? Wird der Glaube an Gott in  
einer modernen Zeit des Individualismus und Technik-Kults nicht überflüssig? ... Man muss zugeben:  
Die Erkenntnisse der modernen Naturwissenschaften sind so überwältigend, dass es ein naiver Glaube  
an Gott schwer hat. Norbert Scholl wählt hier einen besonderen Weg: Er lässt jeden Zweifel zu!  In 
seinem aufschlussreichen Sachbuch heißt es wörtlich:  „Der Zweifel hat eine heilsame Funktion. Er  
kann unkritischen Enthusiasmus enttäuschen, er kann Irrungen aufzeigen. Solche Zweifel muss der  
christliche  Glaube  aushalten.  Wenn  er  skeptische  Anfragen  nicht  erträgt;  wenn  jedes  kritische  
Nachdenken ihn als Hirngespinst zu entlarven scheint, wenn er nur Gefühl, Schall und Rauch ist, nichts  
aber mit Intellekt und Vernunft zu tun hat, dann stimmt etwas mit diesem Glauben nicht. Der Zweifel  
ist kein Feind des Glaubens, sondern sein Schutz.“  Mit diesem Schutzschild heute das nahe „Reich  
Gottes“  zu  verkünden,  steht  aber  nur  scheinbar im Widerspruch dazu,  dass  Jesus  damals die  72  
Jünger wehrlos „mitten unter die Wölfe“ der  Widersacher gesandt hat. 
II.  Der spanische Dichter und Philosoph  Miguel de Unamuno (1864-1936), dessen Denkweise wie 
auch  sein  ganzes  Leben  sich  in  großen  inneren  Spannungen,  in  schweren  Widersprüchen  und 
Zweifeln entwickelte – und der doch in alledem ein tiefgläubiger Christ war-  er kam am Ende seines 
Lebens zu der Erkenntnis:  „Glaube, der  nicht zweifelt,  ist  ein toter  Glaube.“  Als leidenschaftlicher 
Sucher nach der Wahrheit war für ihn der Zweifel gleichbedeutend mit dem anhaltenden Ringen mit 
Gott  und  mit  den  Fragen,  die  auch  der  Glaube  nicht  verstummen  lässt.  Damit  der  Glaube  in  
Bewegung bleibt und nicht doktrinär erstarrt, muss er sich Fragen gefallen lassen. Schon als junger  
Theologe  habe  ich  geahnt,  was  es  heißt:  „Fragen  sind  die  Frömmigkeit  des  Denkens.“ (Martin 
Heidegger)
Es ist also schon etwas dran: Ein Glaube, der nicht fragt, der die Fragen nicht zulässt, den Zweifel nicht  
kennt, ist ein erstarrter, ein toter Glaube – auch wenn es lange, viel zu lange, von der Kirche untersagt 
war,  und  der  Zweifel  in  ihren  alten  Sündenregistern  vorkam.  Es  geht  hier  auch  nicht  um  die 
zeitgeistige „Diktatur des Relativismus“. Es kann aber auch nicht um eine Kirche gehen, die dauernd 
Antworten  gibt  auf  Fragen,  die  niemand gestellt  hat,  und  die  Menschen mit  ihren  existentiellen  
Fragen alleine lässt. Es geht um einen erwachsenen, mündigen Glauben, der fest und unbeugsam erst 



2

dann werden kann, wenn er sich in Frage und Antwort immer wieder aus der Reserve locken lässt  
und „jederzeit bereit ist, jedem Rede und Antwort zu stehen, der nach dem Grund unserer Hoffnung  
fragt.“ (1 Petr 3,15) So gesehen ist tatsächlich an unserem christlichen, kirchlichen Glauben vieles  
frag-würdig, der Frage wert und würdig!
III. Schließlich ist heute der 3. Juli, der Gedenktag des Hl. Apostels Thomas, den man etwas voreilig 
und unbedacht den „ungläubigen“ Thomas genannt hat. Thomas fragt und zweifelt ja nicht, weil er 
sich innerlich verweigert und wie ein moderner Skeptiker grundsätzlich alles aber auch alles in Frage 
stellt. Thomas hat sich vermutlich nur der Realität mutiger gestellt, der Realität, dass Jesu Kreuzestod 
alles in Frage stellte, was dieser gelebt, verkündet und in Gang gebracht hatte. Thomas hatte sich 
eben nicht hinter den „verschlossenen Türen“ verschanzt wie die anderen Jünger. Thomas hat sich 
früher als die anderen hinaus und in die Konfrontation mit dem Unglauben gewagt. Und so muss er 
jetzt einen schmerzlichen Läuterungsprozess durchmachen, eine Läuterung, eine Klärung, die ohne  
das Aushalten der Fragen und Zweifel für ihn jedenfalls nicht zu haben war. Dass sein Zweifel jedoch 
nicht zur Verzweiflung wurde, macht deutlich, dass sein Glaube an Jesus zwar erschüttert, aber nicht  
verschüttet  war.  Und  ist  es  nicht  erstaunlich,  um  nicht  zu  sagen:  atemberaubend,  dass  der  
Auferstandene den Zweifel  des Thomas respektiert,  ja  mit  einer  eigenen Begegnung belohnt? ER  
akzeptiert sogar seine Bedingung. „Wenn ich nicht...dann glaube ich nicht.“ (Joh 20,24-29) Thomas ist 
von Jesu unerwarteter Reaktion überwältigt und der Durchbruch gelingt. Seine Fragen und Zweifel  
wurden ihm nicht zum Verhängnis, sondern führten ihn – so würden wir heute sagen – zu einem  
reflektierten, vertieften Glauben, der in das unsterbliche Bekenntnis mündet: „Mein Herr und mein  
Gott!“ Wer weiß, ob Thomas ohne seine fragenden Zweifel zu dieser Erkenntnis gelangt wäre, auf die 
sich bis heute der Glaube der Christen stützt?:  Dass Jesus spätestens seit seiner Auferweckung nicht 
nur Mensch, sondern auch Gott, „wahrer Mensch und wahrer Gott“ ist, der „Sohn Gottes“, wie wir ihn 
zu nennen, zu ihm zu beten pflegen?! Eine Antwort des Glaubens, geboren aus dem Zweifel und doch  
über allen Zweifel erhaben!
Gewiss - und zu Ihrer Beruhigung, liebe Mitchristen: Es gibt einen blasierten, einen überheblichen,  
einen törichten Zweifel, welcher der redlichen Auseinandersetzung mit der Botschaft des Glaubens 
ausweicht.  Darüber kann auch ein intellektuelles Scheingefecht nicht hinwegtäuschen. Ein solcher 
Zweifel frisst an der Substanz des Glaubens und wagt nicht die Übergabe von Herz und Verstand an 
Gott, der uns in Jesus Christus geradezu ansichtig geworden ist. Dort aber, wo wir den Mut haben,  
uns nicht nur unseres eigenen Verstandes  (I. Kant) , sondern auch unseres eigenen, angeeigneten 
Glaubens zu bedienen; dort, wo wir uns nicht alles „vorkauen“ lassen, sondern uns um ein Christsein  
aus Einsicht und Entscheidung bemühen; dort,  wo wir uns heute redlich und solidarisch mit  den  
Zweifeln  und Fragen der  „Ungläubigen“ auseinandersetzen,  dort  vertieft sich  in  aller  Regel  unser  
Glaube, und aus der Fragwürdigkeit wird die Glaubwürdigkeit dessen, was uns, seit den Tagen der 72  
Jünger Jesu, in seiner Kirche gelehrt und weiterzugeben aufgetragen wird. 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de

http://www.se-nord-hd.de/

