
1

Predigt am 26.06.2016 (13. Sonntag Lj.C): Gal 5,1.13-18
Gebundene Freiheit

I. „Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit! – Aber wie heißen die Verben dazu?“ Diese prägnante Anfrage, 
Nachfrage  des  polnischen  Schriftstellers  Stanislaw  Lec legt  die  Gefahr  solcher  vollmundigen 
Hauptwörter (Substantive) bloß. Sie klingen gut, aber: Was meinen sie wirklich? Wie heißt das dazu 
gehörige Verb, wir haben im Deutschunterricht noch gelernt: das Zeit-, das Tätigkeits- oder Tun-Wort?  
Hauptwörter klingen gut,  aber was meinen sie wirklich? Wie kommt es zu dem Zustand, den sie  
bezeichnen: Freiheit,  Gleichheit,  Brüderlichkeit? Das sind tatsächlich nur hohle Phrasen, wenn sie 
keine Tat-Worte sind, keine Tat-Orte werden!

Nicht zufällig wählt Stanislaw Lec die Parole der Französischen Revolution als Beispiel. Niemand wird 
gegen eine der drei großen Begriffe grundsätzlich etwas einzuwenden haben. Aber für Robespierre, 
den Anführer  und Kopf  der  Revolte,  verband sich mit  diesen schönen Hauptwörtern die äußerst  
unschöne 1000fache Köpfung durch die Guillotine. Terror, Zwang, willkürliche Unterscheidung, wer 
frei, gleich und brüderlich ist bzw. sein soll: Das war die perverse Kehrseite dieser hehren Begriffe.

Immer wieder einmal lese ich im Roman des amerikanischen Autors Jonathan Franzen. Er  hat einem 
seiner Bestseller den schlichten und kurzen Titel „Freiheit“ (Freedom) gegeben. Ein hochmoralisches, 
doch niemals moralisierendes Buch über die Macht der Gewohnheit und die Angst vor Veränderung, 
und  zugleich  eine  Meditation  über  die  erstaunliche  Anpassungsfähigkeit  in  Beziehungen,  
Nachbarschaften, Gesellschaften. Der Roman fragt,  für welche Werte wir stehen, und beobachtet  
teilnahmsvoll, wie oft wir dabei einknicken. Freiheit ist das höchste Gut des Menschen, das klingt  
super.  Aber  die  Freiheit  im  Roman  "Freiheit"  ist  eher  wie  ein  schwarzes  Loch,  das  alles  in  sich  
hineinsaugt,  was nicht durch Prinzipien und Überzeugungen abgesichert  ist.  Vielleicht,  so sagt es  
Franzen, ist es sinnvoll,  ein bisschen Freiheit einzutauschen gegen Überzeugungen und danach zu  
handeln. Da haben wir es wieder: „Freiheit“ wird nur ein Tat-Wort, wenn wir bereit sind, danach zu 
handeln, weil wir sie nur im rechten Tun richtig behandeln. 

II. Sie haben längst bemerkt, dass ich in der Predigt heute nicht auf das Sonntagsevangelium eingehe,  
sondern mit Ihnen darüber nachdenken möchte, was uns Paulus in der Lesung ebenfalls mit großem 
Pathos zugerufen hat: „Zur Freiheit hat uns Christus befreit. Lasst euch nicht von neuem das Joch der  
Knechtschaft auflegen. Ihr seid zur Freiheit berufen“, ruft er den Galatern (in Heidelberg) zu. Aber 
sofort schließt er sie an:  Die Einschränkung, bzw. die Sorge um den Missbrauch der Freiheit, wenn er  
schreibt: „Nur nehmt die Freiheit nicht zum Vorwand für das Fleisch, sondern dient einander in Liebe!“  

Das kriegen wir schnell in den falschen Hals, so als ob unser Fleisch, alles, was fleischlich ist an uns  
und an der Liebe, Freiheit nicht verträgt. Das hat mit dazu geführt, dass Glaube und Kirche(n) viel zu  
lange meinten,  den Christen  gerade in  diesem freilich  zur  Zügellosigkeit  neigenden Bereich  „von 
neuem“ die Knechtschaft des Gesetzes, die rüde Unterdrückung durch eine prüde Moral auferlegen 
zu  müssen.  Aber  darum  geht  es  dem  Apostel  gar  nicht.  Für  ihn  ist  „Fleisch“  all  das,  was  uns  
hinunterzieht, wegzieht von Gott; alles, was uns innerlich unfrei sein lässt und äußerlich knechtet.  
Aktuell in Politik und Gesellschaft etwa ein als Patriotismus getarnter aggressiver Nationalismus; eine 
sich unter dem Deckmantel der Meinungsfreiheit entpuppende gehässige Fremdenfeindlichkeit; eine  
Verrohung der Sprache in den (a)sozialen Medien. „Wenn ihr einander beißt und verschlingt, dann  
gebt  acht,  dass  ihr  einander  nicht  umbringt.“  Ist  das  nicht  eine  hochaktuelle  Beobachtung  und 
Warnung? Das geistlose „Begehren des Fleisches richtet sich gegen den Geist“, gegen den Geist  der 
Freiheit. „Beide stehen sich als Feinde gegenüber…“, sagt der Apostel. Diese Feindseligkeit: Selig zu 
sein,  ein  Feindbild  zu  haben  und  es  zu  pflegen!  Das  gilt  auch  für  unsere  sich  immer  mehr 
polarisierende Gesellschaft(en).  Schauen Sie nur, was z.Zt.  im Präsidentschaftswahlkampf der USA 
passiert: Ein Niedergang ohnegleichen, nicht nur der politischen Kultur. Dieser primitive Liberalismus 
muss sich sagen lassen: Auch Vegetarier sind vor dem „Begehren des Fleisches“ nicht gefeit.



2

III. Alle autoritären Systeme und Ideologien wollen uns vor der Freiheit schützen, weil der Mensch 
angeblich nicht damit umgehen kann. Das ist dann, auch in der Kirche, der Vorwand, der Freiheit die  
Gängelung,  die  Disziplinierung,  den  überbehütenden  Paternalismus  vorzuziehen.  Wer  wollte 
bestreiten, dass es höchst anspruchsvoll und für viele eine Überforderung ist, frei zu sein? Auch in der  
nachkonziliaren Kirche muss man ja nichts mehr müssen oder? Wohin hat das geführt, fragen die  
Hardliner,  und  wissen  sogleich  die  Antwort:  In  die  Beliebigkeit,  in  die  Unverbindlichkeit,  in  die  
Kirchen-Leere! - Dabei gibt es doch zwei Arten von Freiheit: Die Freiheit von und die Freiheit zu. Frei  
sein von Denkverboten, von Unterdrückung, von Bevormundung, von Diskriminierung - das ist das 
eine. Die höhere Freiheit aber ist die Freiheit zu - der Ermöglichung: „Ich bin so frei…“, so frei, mich zu 
binden, zu lieben, zu teilen, zu dienen, zu glauben - und regelmäßig am Sonntag zur Hl. Messe zu  
gehen.  Ich  bin  so  frei,  in  die  Nachfolge  Christi  einzutreten  und  mich  zu  einem  entschiedenen 
Christsein zu verpflichten. 

Vielleicht  sind  das  die  Verben,  die  aus  dem Hauptwort  Freiheit,  ein  Tun-Wort  machen.  Für  den 
Apostel Paulus heißt das: „Lasst euch vom Geist leiten, dann werdet ihr das Begehren des Fleisches  
nicht erfüllen.“ Und die Erfüllung der Freiheit ist die Liebe – und wenn es nur die Liebe zur Musik, zur  
Chorprobe, zur Liturgie, zum Ministranten-Dienst, zur verbindlichen Mitarbeit in der Gemeinde ist.  
Die  Liebe  zur  Kirche  muss  den  Geist  der  Freiheit  atmen,  auf  die  Gefahr  hin,  dass  Freiheit  als  
Beliebigkeit und Unverbindlichkeit missverstanden wird. Auch als Pfarrer nehme ich mir mittlerweile  
die Freiheit,  die Freiheit  der mir anvertrauten Christenmenschen nicht nur zu achten, sondern zu 
schätzen – und mich frei zu machen vom Druck des Erfolges und der „Zählsorge“. Viele sind wieder  
zurückgekommen,  gerade  weil  sie  das  kirchliche  Zwangskorsett  abgeschüttelt  und  erst  danach 
begriffen haben, wie frei der Glaube machen kann: Frei von Gottesangst und Menschenfurcht. Frei  
auch für die Liebe!

Die Liebe, auch die erotische Liebe, muss den anderen freigeben, freisetzen, frei machen. Mit Willkür  
und Libertinage hast das gar nichts zu tun. Wenn wir Menschen tatsächlich „die ersten Freigelassenen  
der Schöpfung“ sind  (Johann Friedrich Herder),  dann deshalb, weil  Gott uns nicht nur den freien 
Willen, sondern auch den freien, befreienden Glauben gönnt. Die  „gebundene Freiheit“ (Dietrich 
Bonhoeffer)!  :  Das ist  der  Indikativ und der  Imperativ des  Evangeliums.  Hier  liegt  wohl  auch die 
Wurzel  der  wunderbaren christlichen Lebensempfehlung des  Hl.  Augustinus,  die  so einleuchtend 
klingt und doch so schwer umzusetzen ist: „Liebe! Und dann tu, was du willst!“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
 www.se-nord-hd.de


