
1

Predigt am 29.05.2016 (9. Sonntag Lj.C): Lk 7,1-10
Herr, ich bin bedürftig

Wie kommt es nur, dass wir noch lachen,
dass uns noch freuen Brot und Wein,
dass wir die Nächte nicht durchwachen,
verfolgt von tausend Hilfeschrein.

Habt ihr die Zeitung nicht gelesen,
saht ihr des Grauens Abbild nicht?
Wer kann, als wäre nichts gewesen,
in Frieden nachgehn seiner Pflicht?

Klopft nicht der Schrecken an das Fenster,
rast nicht der Wahnsinn durch die Welt,
siehst du nicht stündlich die Gespenster
vom blutigroten Trümmerfeld?

Des Tags, im wohldurchheizten Raume:
Ein frierend Kind aus Hungerland,
des Nachts, im atemlosen Traume:
Ein Antlitz, das du einst gekannt.

Wie kommt es nur, dass du am Morgen
dies alles abtust wie ein Kleid
und wieder trägst die kleinen Sorgen,
die kleinen Freuden, tagbereit.

Die Klugen lächeln leicht ironisch:
Ça c'est la vie: Des Lebens Sinn.
Denn ihre Sorge heißt, lakonisch:
Wo gehn wir heute Abend hin?

Und nur der Toren Herz wird weise:
Sieh, auch der große Mensch ist klein.
Ihr lauten Lärmer: Leise, leise.
Und lasst uns sehr bescheiden sein.

I. Dieses Gedicht von Mascha Kaleko wartet schon lange darauf, in eine meiner Predigten zu 
gelangen. Es spricht mir aus der Seele: „Sieh, auch der große Mensch ist klein.“ 
Als – in der nachkonziliaren Liturgiereform - die Muttersprache zugelassen wurde, gab es 
Streit  unter  den  Fachleuten,  ob  man  das  Wort  des  Hauptmanns  von  Kafarnaum  auch 
weiterhin so unbesehen und nahezu wörtlich der Gemeinde in den Mund legen dürfe: „Herr,  
ich bin nicht würdig, dass du eingehst unter mein Dach. Aber sprich nur ein Wort, so wird  
meine Seele gesund.“ Wir sind selbstbewusster geworden! Die Anrede „Hochwürden“ haben 
wir ja auch aufgegeben. „Niederwürden“,  nichtswürdig,  „arme Sünder“ wollen wir darum 
auch nicht länger sein.  Das Gedicht von Mascha Kaleko belehrt uns eines anderen. Es spricht  
von unserer alltäglichen Erbärmlichkeit, wenn Sie so wollen: von unserem „Dachschaden“. 



2

Wir bringen es fertig, unter dem Dach unserer Schädeldecke alles auszublenden, was uns 
belasten, nicht ruhig schlafen lassen müsste, nicht „tagbereit“ leben lassen dürfte. Wir aber 
suchen die Zerstreuung und die Ablenkung:  „Wo gehn wir heute Abend hin?“ Wenn wir zur 
Kirche und dann auch noch zur Hl. Kommunion gehen, sollen wir alle Selbstbehauptung und 
Selbsttäuschung ablegen und uns eingestehen: „Sieh, auch der große Mensch ist klein. Ihr  
lauten Lärmer: Leise, leise! Und lasst uns sehr bescheiden sein.“ 
Das gefällt mir! Es geht um Bescheidenheit und um eine leise Demut! Es geht nicht um eine 
entwürdigende Selbstabwertung oder Selbsterniedrigung, wenn wir diese Worte sprechen: 
„Herr, ich bin nicht würdig, dass du eingehst unter mein Dach. Aber sprich nur ein Wort, so  
wird meine Seele gesund.“ Es geht um das Eingeständnis, dass unsere Seele krank ist, besser: 
dass wir daran kranken, längst nicht der Mensch zu sein, der wir so gerne sein wollen und  
den Gott aus uns machen möchte. 
„Als  ich der schwerkranken Frau die Hl.  Kommunion bringe,  also das ‚Allerheiligste‘  ihres  
Lebens, sagt sie – offenkundig innerlich und von weither: ‚Herr,  ich bin bedürftig, dass du  
eingehst unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort…‘ – Unvergesslich ist diese Belehrung für  
mich“, schreibt der Priester und geistliche Schriftsteller  Gotthard Fuchs.  Und er fährt fort: 
„Ein einziges Wort, neu gesagt und kreativ übersetzt, bringt das Ganze auf den Punkt. Nie  
darf  es  um Unterwerfung  oder  Entwürdigung  vor  jenem Gott gehen,  der  den  Menschen  
würdigt, sein Partner zu sein. Aber Bedürftigkeit! Das ist die Sprache des Vertrauens und der  
Liebe.  Es ist der Mut, sich Gott gegenüber angewiesen und empfänglich zu zeigen.  Nicht  
unwürdig ist der Mensch, ganz im Gegenteil: einmalig gewürdigt der göttlichen Zuwendung  
und Liebe. Es macht die Größe des Menschen aus, Gottes zu bedürfen und sich in Freiheit an  
ihn zu  binden.  Ist  es  nicht  die Lust  der Liebe,  einander  – in  Freiheit  – zu  bedürfen,  nein:  
bedürfen zu wollen?“
II.  In einem neuen Kirchenlied ist auch vom Dach und von der Eucharistie die Rede. Wir  
haben es schon vor Jahren in St. Raphael gesungen aus dem Liederbuch „unterwegs“.  Jetzt 
hat  es  Eingang  gefunden  in  den  „Eigenteil  der  Erzdiözese  Freiburg  und  der  Diözese 
Rottenburg-Stuttgart“ (Nr. 862) -  Zunächst der von Lothar Zenet ins Deutsche übertragene 
Text von Huub Oosterhuis:

Dach überm Kopf, Menschen zu bergen, Tür, die zur Stille offen steht.
Mauern wie Haut, Fenster wie Augen spähen und hoffen auf den Tag.

Haus, das lebendig wird wie ein Leib, wenn wir nach innen gehn, um recht vor Gott zu stehn.
Worte von fern, fallende Sterne, Funken, vor Zeiten ausgesät.

Namen für ihn, Träume, Signale, tief aus der Welt zu uns geweht.
Münder aus Erde hören und sehn und sprechen neu das Wort von Gott, der uns befreit.

Tisch, der vereint, Brot soll uns zeigen, dass wir einander zugehörn,
Wunder von Gott, Menschen in Frieden, altes Geheimnis neu erkannt.

Brechen und Teilen, Sein im Vergehn, das Undenkbare tun: Sterben und Auferstehn.
Die Freiburger Kirchenmusikerin  Barbara Kolberg hat  dieses Lied textlich und musikalisch 
überzeugend mit einem Kehrvers verbunden:
„Auf unserem Weg durch das Leben finden wir Rast in deinem Haus. In deinen Mauern sind  
wir geborgen, an deinem Tisch sind wir zu Gast. Herr, bei dir ist die Quelle des Lebens; du bist  
unsres Lebens Quell.“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (ST. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


