
1

Predigt am 1.05.2016 (6. Sonntag der Osterzeit Lj. C): Apg 15,1-2.22-29
Beschnittener Glaube

„Die Kirche darf keine Prinzipien verkündigen, die immer wahr sind, sondern nur Gebote, die heute  
wahr sind. Denn, was ‚immer‘ wahr ist, ist gerade ‚heute‘ nicht wahr: Gott ist uns ‚immer‘ gerade  
‚heute‘ Gott.“

I. Von  Dietrich Bonhoeffer stammt dieses nicht ganz einfache Zitat,  das in manchen katholischen 
Ohren dogmatische Alarmglocken schrillen lassen dürfte: Ist das die „Diktatur des Relativismus“? Gibt  
es keine Prinzipien (mehr), die immer wahr und gültig sind? Das stellt doch alles infrage! So wird doch 
nur der Beliebigkeit das Wort geredet! Der hochkompetente Theologe D. Bonhoeffer aber war alles  
andere als ein prinzipienloser Geselle. Im Gegenteil: Intensiv hat er darum gerungen, in Zeiten der 
Diktatur  des  Nationalsozialismus  für  sich  und  seine  evangelische  Kirche  eine  klare  Haltung  und 
überzeugende Prinzipien zu finden. Die Grundsätze und Grundüberzeugungen der christlichen Kirche 
führten ihn bekanntlich in den Widerstand gegen Hitler und kosteten ihn schließlich das Leben. Auf  
diesem  Hintergrund  hören  wir  noch  einmal  seine  Worte: „Die  Kirche  darf  keine  Prinzipien  
verkündigen, die immer wahr sind, sondern nur Gebote, die heute wahr sind. Denn, was ‚immer‘ wahr  
ist, ist gerade ‚heute‘ nicht wahr: Gott ist uns ‚immer‘ gerade ‚heute‘ Gott.“

Das ist gegen eine geschichtslose Theologie gerichtet, die abstrakte, zeitlose Wahrheiten formuliert,  
losgelöst  von  Zeiten  und  Umständen,  in  denen Christenmenschen leben.  Solche geschichtslosen,  
angeblich überzeitlichen Prinzipien, Vorstellungen, Wahrheiten haben freilich den Vorteil,  dass sie  
Sicherheit bieten, weil  sie nicht diskutabel sind und fest stehen, auch dort wo sie beweglich sein  
müssten.  Denken  wir  nur  an  die  Predigt  am  vergangenen  Sonntag  und  den  Streit  um  die 
moraltheologischen Prinzipien bzgl. Ehe- und Sexualmoral: „Gott ist uns ‚immer‘ gerade ‚heute‘ Gott.“  
Deshalb  ist  die  „Verheutigung“   –  das  ist  die  wörtliche  Übersetzung  des  italienischen  Wortes 
„Aggiornamento“ - der kirchlichen Lehre ein Gebot der Stunde – und meint eben nicht Beliebigkeit  
oder  gar  Anpassung an den Zeitgeist,  sondern das  „Erkennen der  Zeichen der  Zeit  im Lichte  des  
Evangeliums“, wie es das II. Vatikanische Konzil bereits gefordert hat.

II.  Der Blick in die Geschichte des Christentums belegt Bonhoeffers These eindrucksvoll: Schon die 
Anfänge sind davon geprägt, dass Prinzipien, die bislang „immer“ galten, ins Wanken gerieten, um 
dann  von  der  historischen  Bildfläche  zu  verschwinden.  Die  wichtigste  „Revolution“  des  sog. 
Urchristentums brachte das berühmte Jerusalemer „Apostelkonzil“, von dem uns die heutige zweite 
Lesung berichtet. Streitpunkt damals war ein „immer“ geltendes und ehernes Prinzip des jüdischen 
Gesetzes. Die ersten Christen waren bekanntlich Juden, Judenchristen, wie man sagt. Für sie galten 
ganz  selbstverständlich  und  nach  wie  vor  die  jüdischen  Vorschriften,  vor  allem  die  männliche 
Beschneidung. Grund dafür war die Überzeugung, dass Gott sich ausschließlich an sein Volk Israel  
gebunden  und in der Thora die Beschneidung als Bundeszeichen gefordert hat. Und auch, wer als  
Jünger des Juden Jesus von Nazareth weiterhin zu diesem auserwählten einen Volk gehören wollte,  
musste  sich  weiterhin  diesem seinem Gesetz  unterwerfen.  Dieses  Prinzip  der  Trennung zwischen 
Juden und Nichtjuden (Heiden) hatte unverrückbaren Bestand. 

Aber die Zweifel wuchsen: Längst hatte die Verkündigung des Evangeliums viele „Heiden“ erreicht 
und bekehrt.  Es kam zu ersten Taufen von Nicht-Juden, vor allem durch Paulus,  aber auch durch 
Petrus, wenngleich dieser sich damit zunächst noch etwas schwerer tat. Die Probleme waren also 
vorprogrammiert:  Judenchristen,  die ihre Reinheitsvorschriften präzise einhalten wollten, gerieten 
durch  das  Zusammenleben  mit  neugetauften  Heidenchristen  in  erhebliche  Gewissensnöte.  Ein 
offener Streit entbrannte, tatsächlich vergleichbar mit innerkirchlichen Konflikten der Gegenwart. Von 
„großer  Aufregung“ und  „heftigen  Auseinandersetzungen“ ist  in  unserer  Lesung  aus  der 



2

Apostelgeschichte  die  Rede;  immerhin  erheben die  Verfechter  der  traditionellen Prinzipien  einen 
radikalen Absolutheitsanspruch, der die anderen ausschließt. 

Was dann geschieht, zeigt geradezu ein neues „Prinzip“, nämlich wie prinzipiell theologische Konflikte 
gelöst werden können. Der Streit wird nicht verdrängt oder unter den Teppich gekehrt – vielmehr 
ausgehalten und intensiv  ausgetragen. Die Autorität der Jerusalemer „Apostel  und Ältesten“ wird 
anerkannt. Der Kreis der „Konzilsväter“ aber wird erweitert, um einen tragfähigen Kompromiss zu  
finden.  Leitfrage ist,  wo und wie sich Gott auch in den zurückliegenden Entwicklungen selbst  als  
grenzüberschreitend  gezeigt  hat  –  und  wie  der  alte,  altehrwürdige  Glaube  in  Einklang  gebracht 
werden kann mit dem, was sich an Neuem entwickelt hat. 

III. Was leider in der verkürzten und verkürzenden Perikope der heutigen Lesung ausgeblendet wird,  
sind die  verschiedenen Argumente,  die  Petrus  und Jakobus als  Wortführer  vortragen:  Petrus  hat  
erfahren, dass längst auch unter den Heiden das Evangelium seine Wirkung zeigt, und Gott so unter 
Beweis stellt, sich damit an alle Menschen wenden zu wollen. Und der „Herrenbruder“ Jakobus, der  
„Traditionalist“, verschweigt nicht, dass biblische Propheten-Worte bereits Gottes Offenheit über sein  
Volk Israel hinaus bezeugen. Ein fabelhaftes Beispiel also, wie in einer zentralen theologischen Frage 
die  konkreten  Erfahrungen  der  Gegenwart  mit  bislang  zu  wenig  beachteten  Aspekten  der 
Glaubensüberlieferung in Verbindung gebracht werden können. Und als der Kompromiss steht, heißt  
es allen Ernstes:  „Der Heilige Geist und wir haben beschlossen…“ Das heißt: Gottes Geist wirkt mit, 
wenn in der Kirche (des Anfangs und auch heute) ehrlich und intensiv um eine Antwort auf eine 
bedeutsame Frage gerungen wird. Damals lautete der tragfähige Kompromiss, um nicht zu sagen, das 
neue  „Prinzip“:  Die  Beschneidung  als  zusätzliches  Aufnahmekriterium  zur  Taufe  fällt  –  aber 
gleichzeitig  bleibt  ein  besonderer  Schutz  für  das  religiöse  Gefühl  der  Judenchristen  gewahrt:  Ein  
Mindestmaß der überlieferten Vorschriften: „Götzenopferfleisch, Blut und Ersticktes und Unzucht zu  
meiden“. 

Es ist gut und überaus wichtig, wenn diese geradezu revolutionäre, d.h. umwälzende Wende in der 
Geschichte des anfänglichen Christentums nicht in Vergessenheit gerät: Der Abschied von der Pflicht  
der  Beschneidung  war  ein  Abschied  von  einem  Prinzip,  das  über  Jahrhunderte  von  geradezu 
existentieller  religiöser  Bedeutung  war.  Und dennoch  vermochte  sich  das  frühe  Christentum von 
dieser  Vorstellung  und  Ausgrenzung  zu  trennen.  Eben  durch  eine  intensive  Auseinandersetzung,  
durch ein betendes Abwägen, durch ein gründliches Hineinfragen in die alten Überlieferungen  aus  
der Perspektive der neuen Ereignisse und Erfahrungen. Die junge Kirche wäre eine jüdische Sekte  
geblieben, wenn sich das „Apostelkonzil“ nicht so entschieden hätte. 

So  könnte,  so  müsste  es  doch  auch  heute  gehen,  wenn  wir  uns  einerseits  von  der  Fiktion 
verabschieden,  an Prinzipien gefesselt  zu  sein,  die  angeblich  „immer“ gelten – andererseits  aber  
ehrlich und intensiv darum ringen, was Gottes gestriges Gebot „heute“ von uns fordert. Denn Gott ist,  
wie D. Bonhoeffer sagte, „immer“ gerade „heute“ unser Gott.

 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


