
1

Predigt am 17.04.2016 (4. Sonntag der Osterzeit Lj.C ):  Joh 10,27-30
His masters voice 

I. Ein Mann sitzt mitten in der Wüste unter einer Palme und spielt Geige. Ein Löwe kommt,  
umkreist den Geiger – legt sich nieder und lauscht der Musik. Ein zweiter Löwe kommt,  
größer und bedrohlicher als der erste; aber auch er legt sich zu Füßen des Spielers nieder  
und  horcht  auf  die  Musik.  Ein  dritter  kommt  angeschlichen,  schüttelt  gefährlich  seine  
Mähne und fletscht bedrohlich mit den Zähnen. Aber selbst er spitzt die Ohren und hört  
hingebungsvoll den Klängen der Geige zu. Da kommt ein vierter Löwe, geht auf den Spieler  
zu und – frisst ihn mit Haut und Haaren.- Oben, zwischen den Palmwedeln, stößt ein Affe  
seinen Kumpel an und sagt: „Habe ich es Dir nicht gleich gesagt: Wenn der Taube kommt,  
ist es aus!
Diese unernste  Geschichte  hat  eine ernste  Botschaft:  Wenn die Tauben,  die sich taub 
Stellenden, die Hörunfähigen, die Hörunwilligen kommen, ist es aus! „Wer nicht hören will  
muss fühlen!“,  heißt es. Aber stimmt dieses Sprichwort? : Ich bemerke oft, dass nichts 
mehr gefühlt wird, wo nichts mehr gehört, wahr (!) genommen wird. Wenn in Kirche und 
Gemeinde die Schwerhörigen, die Harthörigen - gemeint sind jene, die immer nur reden 
und nicht mehr zuhören wollen - das Sagen haben oder das Sagen bekommen, ist es aus. 
Wo  die  Dickfelligen  und Unsensiblen  im „Tauben-Schlag“  Kirche  das  Heft in  die  Hand 
nehmen, muss man sich nicht wundern, wenn Christen keine Hörgemeinschaft mehr sind, 
was sie doch sein sollen, wenn sie gehörsam (!), wenn sie sein wollen, was sie seit ihrer  
Taufe sind: Christi AngeHörige.
II.  „Meine  Schafe  hören auf  meine  Stimme!“ –  spricht  Jesus  im heutigen Evangelium. 
„Fides ex auditu –Der Glaube kommt vom Hören!“, schreibt Paulus im Römerbrief (10, 14-
17). Die Krise der geistlichen Berufe in der Kirche – und das ist ja das klassische Anliegen  
am alljährlichen Weltgebetstag der geistlichen Berufe – diese Krise ist nicht nur die Krise  
des Priestermangels:  Es ist die immer geringere Bereitschaft nicht nur junger Christen,  
sich für einen Beruf (in) der Kirche wenigstens zu interessieren: Das alles ist nicht zuletzt  
eine Krise der Hörfähigkeit, der Hörbereitschaft, eine Krise des geistlichen Gehörs in der 
Kirche. Viele sind schwerhörig oder gar taub geworden für Gottes Stimme. Sie hören von 
Gott so wenig, wie von einem Radio, das sie nicht eingeschaltet haben. Besser gesagt: Ihre  
Antenne ist nicht mehr ausgerichtet auf das, was wir hilflos genug Gott nennen. Deshalb 
„empfangen“  sie  alles  Mögliche,  und  seine  Stimme  ist  allenfalls  als  kosmisches 
Hintergrundrauschen  vernehmbar.   (Von  den  modernen  Medien  und  ihrer 
Dauerbeschallung gar nicht  zu reden)

Francis Barraud's original painting of Nipper looking 
into an Edison Bell cylinder phonograph

II  .   „His  masters  voice  – Die  Stimme seines  
Herrn“. Das war einst das berühmte Logo oder 
Label  einer  Schallplattenfirma.  Darunter  der 
„Nipper“,  dieser  lauschende  Hund,  der  ganz 
aufmerksam  in  den  Grammophon-Trichter 

schaut, als wolle er unbedingt hören, was die Schellack-Platte gerade verlauten lässt. Ich 
habe keine Kenntnis,  ob es das noch gibt:   Dieses Markenzeichen,  das sich auf  vielen 

https://en.wikipedia.org/wiki/Thomas_Edison


2

meiner alten Schallplattenhüllen findet.  Aber so oder ähnlich könnte es doch gemeint 
sein, wenn der „Gute Hirte“ im heutigen Evangelium spricht: „Meine Schafe hören auf  
meine Stimme. Ich kenne sie und sie folgen mir.“ Die „Stimme des Meisters“ kennen und 
erkennen! Wenn das schon die Schafe und die Hunde vermögen, sollte es doch auch uns,  
„den Seinen“, möglich sein. Die meist leise oder gar lautlose  Stimme Gottes hat immer 
schon einen „Verstärker“ gebraucht, wenn wir in die Bibel und ihre „Prophetie“ sehen. 
Wenn es gut geht, sind das auch im neuen Volk Gottes jene, die im Hirtendienst stehen, 
der Kirche Gottes und ihren Gemeinden vorstehen. Man muss nicht „hörig“ sein, um zu 
verstehen: Wir gehören dem, auf den wir hören! Wir hören in das Wort Gottes so hinein, 
dass heraus kommt, nicht nur, was wir hören wollen, sondern was „sich gehört“ für einen 
gläubigen Christen.
Leider machen auch wir oft genug den Eindruck, dass wir allenfalls noch am Sonntag zum 
Hören auf Gottes Wort bereit sind. Im Alltag wollen wir davon unbehelligt bleiben und uns 
nicht hinein reden lassen in unsere Geschäfte. Mit der christlichen Frömmigkeit ist es aber  
eine merkwürdige Sache: Entweder bin  ich in allen Lebensbereichen und Lebenslagen 
„fromm“,  d.h.  auf  Gott  ausgerichtet,  hörbereit  und  aufmerksam,  oder  ich  bin  es 
überhaupt nicht. Es gibt wahrscheinlich gar keine Frömmigkeit, die sich auf Glaube und 
Moral beschränken lässt. Wo dies dennoch geschieht, stößt es eher ab und frommt nicht. 
Glaube  ist  nicht  etwas,  was  sozusagen  zusätzlich  zu  unserem  sonstigen  Leben 
hinzukommt.  Glaube  ist  eine  Einstellung,  eine  bestimmte  Ausrichtung  unseres  ganzen 
Lebens. Auch den Zucker legt man ja nicht neben den Tee oder den Kaffee, sondern man 
gibt ihn hinein in die Tasse; erst dann wird alles gesüßt. Damit es aber nicht zu süßlich  
wird, gebraucht Jesus lieber das andere Bild und trägt seinen Jüngern auf, „Salz der Erde“ 
(Mt 5,13) zu sein. Für Salz und Zucker gilt jedoch das gleiche: Sie müssen hinein in die 
Speise, daneben nützen sie nichts, - so wenig, wie ein Glaube, eine Frömmigkeit, die ein 
Sonderdasein führt. Erst wenn der Glaube unser Leben, unseren Alltag durchdringt, erfüllt 
er seine Aufgabe. Überall hält Gott sich bereit, in allen Bereichen will seine leise und leicht 
überhörbare Stimme Gehör finden; überall hält er sich bereit, um auf unsere Resonanz zu  
stoßen.  Stets  neu  beeindruckt  mich:  „Gott  flüstert  in  unseren  Freuden,  er  spricht  in  
unserem Gewissen; in unseren Schmerzen aber ruft er laut. Sie sind sein Megaphon, eine  
taube Welt aufzuwecken.“ (G.K. Chesterton)
Das  schwierige  Wort  „Katechese“  bzw.  „Katechumenat“  bedeutet  ja  von  seiner 
griechischen Wortwurzel (katechein) her: „entgegentönen“. Das Evangelium braucht unser 
Echo, unseren Widerhall! Durch das Christwerden bzw. Christbleiben soll ein Klangkörper, 
sozusagen ein Resonanzboden für das Evangelium entstehen. „Ein altes Instrument wird  
neu  gestimmt“,  war  vor  Jahren  ein  Artikel  überschrieben,  in  dem  es  um  die 
Wiederentdeckung  des  Erwachsenen-Katechumenates  ging.  Das  aber  braucht  Übung, 
Einübung, um die wahre Stimme Gottes in all den vielen (quasireligiösen) Geräuschen zu 
erkennen, eben: wahr (!) zu nehmen. Wir brauchen ja auch Übung, um anspruchsvolle 
Musik so zu hören, wie sie gemeint ist und uns erreichen will. Ja, selbst das, was  wir  
womöglich als störend, irritierend, unbequem empfinden, will gehört werden als Gottes 
„Klangrede“. 
 „Meine Schafe hören auf meine Stimme; ich kenne sie und sie folgen mir. Ich gebe ihnen  
ewiges Leben; sie werden niemals zugrunde gehen und niemand wird sie der Hand meines  
Vaters entreißen.“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 17.04.2016 (4. Sonntag der Osterzeit Lj.C ): Joh 10,27-30
	His masters voice

