
1

Predigt am 3.04.2016 (2. Sonntag der Osterzeit): Joh 20,19-31
Version und Konversion

I. Bekanntlich  gibt  es  mehrere,  verschiedene,  ganz  unterschiedliche  Versionen  der 
neutestamentlichen Osterberichte. Überhaupt könnte man im NT mit den vier Evangelien – 
und wenn man die Paulusbriefe dazu nimmt -  fünf Versionen der einen Jesus-Geschichte 
ausmachen. Wenn hier von der Markus-Version die Rede ist, meine ich allerdings den neuen 
Roman  von  Peter  Esterhazy,  der  diesen  Titel  trägt:  „Markus-Version“.  Motive  aus  dem 
Markus-Evangelium  werden  hinein  verwoben  in  die  Geschichte  eines  Kindes  im 
kommunistischen Ungarn der Nachkriegszeit. Der Ich-Erzähler in diesem Roman redet nicht,  
er  betet.  Seine  Familie  lässt  er  in  dem  Glauben,  taubstumm  zu  sein.  Die  christliche 
Großmutter ist ihm das große Vorbild. „An ihr ist alles Gebet… Sie kann auf eine Weise von  
Gott erzählen, dass es unbegreiflich wird, dass er nicht sein soll." Ihre „Geschichten von Gott  
enthielten diese Sicherheit, dass Gott auch dann ist, wenn niemand mehr ist".  Und sie hat auf 
den Erzähler mit diesen Geschichten so großen Einfluss, dass er sich selbst mit Jesus, ja mit 
Gott identifiziert. "Über mir an der Wand hängt das Jesuskind. Es ähnelt mir." Das strahlende 
Gesicht  des  Jesuskindes  und  nicht  "das  müde  Gesicht" der  Mutter  sind  seine  "ersten 
Erinnerungen". Wenn er  das Markus-Evangelium in altertümlichem Luther-Deutsch zitiert, 
und das tut er unvermutet und unverhofft, sagt er statt "Jesus" immer "Ich". 
Doch durch die Glaubenssicherheit des großmütterlichen Gottvertrauens geht ein Riss. Nach 
dem Kriegstod ihres Sohnes glaubte sie zuerst, Gott habe ihren Sohn getötet, dann glaubte 
sie, Gott sei tot, schließlich war  "Gott taubstumm geworden". Sie muss an seiner Statt nun 
selber vom Glauben erzählen, und sie tut das auf ihre Weise. Sie erzählt von Jesu Wundern, 
aber  die  Kreuzigung  lässt  sie  aus,  als  könne  sie  nicht  mehr  glauben,  dass  Jesus  für  die  
Menschen  gestorben  ist.  Auch  das  geht  auf  ihren  Enkel  über.  Er  treibt  seine 
Gottesidentifikation so weit, dass er sich taubstumm stellt, wie bereits erwähnt. Und als, in 
der zweiten Hälfte des Buches, sein Glaube in die Krise kommt, wird sich zeigen, dass auch er 
mit der Kreuzigungsgeschichte mehr als seine liebe Not hat. 
II. In der Mitte des schmalen Buches begegnet er nämlich seiner jüdischen (!) Großmutter 
Eszter.  Und  hier  beginnt  die  Glaubenskrise  des  jugendlichen  Erzählers,  erzählt  in  einer 
unverblümten, ja bisweilen obszönen Sprache. Die Großmutter verkehrt in besseren Kreisen, 
riecht nach westlichem Parfüm, hat blau onduliertes Haar und raucht mit Zigarettenspitze. 
Die Ermordung ihres Sohnes im Lager hat sie beinahe um den Verstand gebracht: "Wenn 
mein Sohn umsonst gestorben ist, ist das Gottes Bankrott. Gottes Bankrott ist aber nicht der  
Tod Gottes, vielmehr der des Menschen ... Wir können nicht mehr damit rechnen, dass Gott  
uns  errettet  ...  Doch Güte  hat  auch ohne Gottes  Allmacht  ihren  Sinn."  Ein  enormes  und 
wahrhaft wahres Wort! 
Kurzum: In Esterhazys (Osterhasys) schwieriger und vertrackter „Markus-Version“, in seiner 
Version endet die Geschichte mit einer dreimal wiederholten Todesszene in biblischem Ton: 
„Aber ich schrie laut und verschied.“ Das Original  dagegen,  das Markus-Evangelium, weiß 
bekanntlich noch von Christi Auferstehung und Himmelfahrt zu berichten. Das aber wurde 
erst später hinzugefügt, wie wir wissen. Ursprünglich endete das älteste Evangelium mit dem 
„Schrecken  und  Entsetzen“ der  Jünger:  „Und sie  sagten  niemand etwas  davon,  denn  sie  
fürchteten sich sehr.“
Man  könnte  tatsächlich  das  Fürchten  bekommen:  Gottesfurcht,  aber  vor  allem 
Menschenfurcht, wenn man Esterhazys „Markus-Version“ liest. Der Glaubenszweifel bleibt 
unverrückt stehen - und führt uns nun endlich zum Johannes-Evangelium und zur Thomas-



2

Perikope,  die  alljährlich  heute  am  „Weißen  Sonntag“  gelesen  und  gehört  wird.  Diese 
berühmt-berüchtigte Geschichte hatte ja ursprünglich das Vierte Evangelium abgeschlossen. 
Aber auch diese Version konnte man nicht aushalten und so wurde nachträglich der sog.  
Nachtrag hinzugefügt: Die Erscheinung des Auferstandenen am See Tiberias und das Wort 
des Auferstandenen an Petrus: „ Liebst du mich mehr als diese? - Weide meine Schafe!“ Mit 
der  Berechtigung,  bzw.  Bestätigung  des  Thomas-Zweifels  durch  Jesus  sollte,  durfte die 
Johannes-Passion/Version  nicht  schließen.  Dabei  führte  diese  Version  des  Osterglaubens 
doch in Wahrheit zur Konversion des Apostels Thomas.
II. Thomas fragt und zweifelt ja nicht, weil er sich innerlich verweigert und wie ein moderner 
Skeptiker grundsätzlich alles in Frage stellt. Er hat sich vermutlich nur der Realität mutiger 
gestellt, der Realität, dass Jesu Kreuzestod alles in Frage stellte, was dieser gelebt, verkündet 
und in  Gang  gebracht  hatte.  Thomas  hatte sich  nicht  hinter  den „verschlossenen  Türen“ 
verschanzt wie die anderen Jünger. Thomas hat sich früher als die anderen hinausgewagt und 
hinein  gewagt  in  die  Konfrontation  mit  dem  Unglauben.  Und  so  muss  er  jetzt  einen 
schmerzlichen Läuterungsprozess durchmachen, eine Läuterung, eine Klärung, die ohne das 
Aushalten der Fragen und Zweifel für ihn jedenfalls nicht zu haben war. Dass sein Zweifel  
jedoch  nicht  zur  Verzweiflung  wurde,  macht  deutlich,  dass  sein  Glaube  an  Jesus  zwar 
erschüttert,  aber  nicht  verschüttet  war.  Und ist  es  nicht  erstaunlich,  um nicht  zu  sagen:  
atemberaubend, dass der Auferstandene den Zweifel des Thomas respektiert, ja mit einer 
eigenen  Osterbegegnung  belohnt?  ER  akzeptiert  sogar  seine  Bedingung.  „Wenn  ich  
nicht...dann glaube ich nicht.“ Thomas ist von Jesu unerwarteter Reaktion überwältigt, der 
Durchbruch gelingt. Seine Fragen und Zweifel wurden ihm nicht zum Verhängnis, sondern 
führten ihn – so würden wir heute sagen – zu einem reflektierten, vertieften Glauben, der in 
das unsterbliche Thomas-Bekenntnis mündet: „Jesus, mein Herr und mein Gott!“ Wer weiß, 
ob Thomas ohne seinen zweifelnden, zweifel-haften Glauben zu dieser Erkenntnis gelangt 
wäre, auf die sich bis heute der Glaube der Christen stützt: Dass Jesus spätestens seit seiner  
Auferweckung nicht nur Mensch, sondern auch Gott, „wahrer Mensch und wahrer Gott“ ist, 
der „Sohn Gottes“, wie wir ihn zu nennen pflegen?!: Eine Antwort des Glaubens, geboren aus 
dem Zweifel und doch über jeden Zweifel erhaben!

Ich komme zurück auf die „Markus-Version“ von Peter Esterhazy: Die Thomas-Version des 
Osterevangeliums ist diesem Roman fremd.  „Die Sprache ist dem Menschen gegeben, um  
seine Gedanken zu verbergen.“ Dieses Zitat im Roman (in Wahrheit von  Stendhal) spricht 
Bände! Im Klappentext heißt es: „Auf gut hundert Seiten führt Esterhazy den Gottesbeweis in  
einer gottverlassenen Welt.“ Es gibt keine gottverlassene oder gottlose Welt! Am Sonntag 
nach Ostern bekennen wir, dass der Notruf Christi am Kreuz „Mein Gott, warum hast du mich  
verlassen?“ nicht ins Leere ging. Der so klagt und betet ist derselbe, dem auf den letzten 
Seiten der Bibel diese Worte in den Mund gelegt werden: „Ich bin der Erste und der Letzte  
und der Lebendige. Ich war tot, doch nun lebe ich in Ewigkeit.“  (2. Lesung Apg 1,17-18) Diese 
Erfahrung machen wir freilich nur, wenn wir vor Gott und seinem abgründigen Geheimnis 
verstummen und in die Stille gehen. Die Sprache, auch die religiöse Sprache versagt an der 
entscheidenden  Stelle  –  nicht  nur  in  diesem  seltsamen  Roman  (S.  25):  „Es  gibt  große  
Momente der Stille. Ein wortloser Gott und das gottlose Wort, das ist die Stille.“ 

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg

www.se-nord-hd.de


