
1

Predigt am 28.03.2016 (Ostermontag): Lk 24, 13-35
Der Riss

„Doch sie waren wie mit Blindheit geschlagen, so dass sie ihn nicht erkannten… Da gingen  
ihnen die Augen auf und sie erkannten IHN.“

I. Beides kennt der französische Intellektuelle Emmanuel Carrère, von dem ich bereits in der 
Osternachtpredigt gesprochen habe. Beides,  aber in umgekehrter Reihenfolge: Einst in einer 
schweren Lebenskrise gingen ihm die Augen des Glaubens auf, wenige Jahre danach machte 
er große Augen, als ihn der Glaube wieder verließ, - was er verarbeitet hat, zu bewältigen 
versucht  hat  in  seinem umwerfenden Buch „Das Reich  Gottes“. Ich  habe versprochen, 
darauf zurückzukommen, wie dieser Autor zurückgekehrt ist in den Unglauben. 

Dieses  Buch  schlug  mich  sofort  in  Bann.  Das  liegt  daran,  dass  der  Autor  mit  äußerster 
Offenheit die verschiedenen Möglichkeiten des Glaubens und Nichtglaubens bestehen lässt.  
Da  gibt  es  keine  ironische  Überheblichkeit  gegenüber  Gläubigen,  andererseits  auch  kein 
Bedauern des eigenen Unglaubens. Hier schreibt jemand, der sich selbst erkennen will und 
zur Erkenntnis bereit ist, wie auch immer sie ausfallen mag. Es ist außerdem ein Kommentar 
zu den Heiligen Schriften des Christentums, ein mehr oder weniger fiktionales Porträt des 
Apostels Paulus und des Evangelisten Lukas - und ein historischer Streifzug durch das erste 
christliche Jahrhundert unserer Zeitrechnung, das sog. Urchristentum.
1993  hatte  Emanuel  Carrère  ein  Bekehrungserlebnis  und  wurde  für  ein  paar  Jahre  zum 
dogmatischen Katholiken. Die Festigkeit im Glauben ebbte wieder ab und mündete in den 
gelassenen, gleichwohl überaus neugierigen Agnostizismus, mit dem der Autor mehr als 15 
Jahre später, sein Thema, "Das Reich Gottes", zu betrachten begann.
Immer wieder verschiebt Carrère die Akzente. Er hält sich zwei zentrale Figuren vor Augen 
wie  Spiegelbilder,  wie  Aspekte  seiner  eigenen  Person:  Der  von  seiner  Mission  und  den 
großen Abstraktionen erfüllte Jude Paulus erinnert wohl nicht zufällig an den Carrère der 
katholischen Phase; und der Evangelist und Paulus-Biograph, der griechische Proselyt Lukas, 
tritt  auf  wie  sein  Über-Ich:  Lukas  sozusagen  ein  Schriftstellerkollege  mit  erzählerischen 
Stärken und Schwächen, aber auch ein neugierig Suchender, der sich am Schluss von der  
realen  Person  Jesus  und  dessen  Worten  mehr  faszinieren  lässt  als  vom  Mythos  des 
Gottessohns und Welterlösers, den Paulus predigte.
Carrère findet in seinem Buch zu einer ähnlichen Sichtweise. In seine Sprache übertragen 
und  in  eine  ihm  einleuchtende  Reihenfolge  gebracht,  lässt  er  die  wenigen  überlieferten 
Jesusworte in ihrer paradoxen oder auch revolutionären Welt- und Lebensweisheit kurz und 
eindrücklich aufflammen.
Das Licht,  das er damit auf  unsere gängigen Vorstellungen vom gelingenden Leben wirft, 
erzeugt seltsame Effekte.  Und darum ist  es Carrère wohl  zu tun:  Die eigene Existenz mit 
offenem  Geist  und  unter  ungewohnter  Beleuchtung  zu  betrachten,  die  seine  vormalige 
„Erleuchtung“ abgelöst hat.
Es  gebe  eine  Gattung  von  Menschen,  schreibt  er  zu  Anfang,  "für  die  es  nicht  
selbstverständlich ist, auf der Welt zu sein". Aus dieser Haltung heraus ergeben sich für ihn 
die nahe liegenden Fragen "Was mache ich hier? Und was ist dieses ‚Ich’? Und was ist das 
‚Hier’?". Antworten gibt der Autor keine; aber er zieht seine Leser hinein in die Geschichte 
derer, die nicht anders können, als so zu fragen. Von Pornografie im Internet bis zur eigenen 
Depression  kommt  darin  alles  vor.  Eine  umwerfende   Geschichte,  passend  zur  Emmaus-
Geschichte im heutigen (Lukas)Evangelium.



2

II.  „Der  Riss  der  Welt  geht  auch  durch  mich“  –  Diese  Überschrift  in  der  FAZ  vom 
Gründonnerstag hat mich ähnlich angelockt wie der letztlich irreführende Titel des Buches 
von E. Carrere. Dass junge Leute seit geraumer Zeit die „Destroyed Jeans“, die aufgeschlitzten 
Jeans  lieben  und  zu  einem  Bekenntnis  machen,  darum  geht  es  in  diesem  Artikel  des 
Soziologen  Tilman Allert.  Vermutet  wird,  dass eine innere Wunde,  ein innerer  Riss  nach 
außen verlegt wird und zur Selbstdarstellung einer Lebenseinstellung taugt. Von beschädigter 
Identität ist die Rede. Man hält sich indolent „vom Leib“ im wörtlichen Sinne des Wortes: den 
Riss  in der eigenen Seele, um daraus zugleich das perfekte Outfit  zu machen,  die „coole 
Geste“ schlechthin: „Man ist gar nicht verwundet, das macht man anderen nur vor; es sind ja  
nur Destroyed Jeans“. Das erotisch Prickelnde, die Einblicke in das nackte Darunter: Es ist 
ähnlich  den  seitenlangen  Einblicken,  die  E.  Carrere  in  seine  zwischenmenschliche 
Beziehungen gibt, wenn er die religiöse, marianische Porträtmalerei des Evangelisten Lukas 
mit anonymen Porno-Videos assoziiert, die er zu genießen scheint. Abseitig, abgründig das 
alles!
„Der Riss der Welt geht auch durch mich!“ Dieses Diktum (Siegfried Kracauers  an seinen 
geliebten Freund Theodor W. Adorno), es stimmt! Es ist der Riss des Körner-Kreuzes in St.  
Raphael.  Es ist der Riss zwischen Glaube und Unglaube nicht nur bei  E. Carrere, der Riss 
zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung des Christentums und der Christen, der Riss, den 
nur  der  heilen  kann,  der  sich  unerkannt  den  innerlich  zerrissenen  Emmaus-Jüngern 
beigesellt,  um ihnen die Augen des Glaubens zu öffnen – für  den verborgenen Sinn des 
Leidens  und  Sterbens  und  seiner  Überwindung  durch  Gottes  geheimnisvolles 
heilsgeschichtliches  „Muss“: „Musste nicht der Christus dies alles erleiden, um so in seine  
Herrlichkeit einzugehen?“ 
Das konnte, offen gestanden: Das wollte ich mir und Ihnen nicht ersparen, auch nicht am 
heutigen Ostermontag, noch dazu viele unter uns sind, die den Karfreitag und die Osternacht 
übersprungen haben, wenn Sie verstehen, was ich meine.
„Die  größte  Sünde ist  der  Gehorsam gegenüber  der  Schwerkraft.“ Ein  dunkles  und doch 
erhellendes  Wort  der  französischen  Philosophin  und  Gottsucherin  Simone  Weil.  Wir 
brauchen eine andere Gravitation gegen die Angst und gegen den Unglauben. Wir brauchen 
dringend die „Gravitationswellen“ des Osterglaubens. Wir brauchen die Bitte der Emmaus-
Jünger an den Auferstandenen: „Bleibe bei uns, denn es wird bald Abend und der Tag“, unser 
tagheller,  ostertagheller  Glaube  hat  sich  schon  (wieder)  geneigt!“  Unnachahmlich 
ausgedrückt in dem Lied, das wir jetzt singen werden an Stelle, an der Stelle des Credo, das 
am Ostermontag von den liturgischen Regeln her ausbleiben kann:
„Bleibe bei uns, du Wandrer durch die Zeit! Schon sinkt die Welt in Nacht und Dunkelheit. Geh  
nicht vorüber, kehre bei uns ein. Sei unser Gast und teile Brot und Wein. 

Weit war der Weg. Wir flohen fort vom Kreuz. Doch du, Verlorner, führtest uns bereits. Brennt  
nicht in uns ein Feuer, wenn du sprichst? Zeige dich, wenn du nun das Brot uns brichst.

Weihe uns ganz in dein Geheimnis ein. Lass uns dich sehn im letzten Abendschein. Herr, deine  
Herrlichkeit erkennen wir: Lebend und sterbend bleiben wir in dir.“

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


