
1

Predigt im Bußgottesdienst vor Ostern am 20.03.2016
Schuld und Bekenntnis

I. SCHULD heißt das 2015 vom ZDF als sechsteilige Serie verfilmte Buch von Ferdinand von Schirach. 
Der renommierte Strafverteidiger ist auch ein genialer Schriftsteller, ein geschickter Protokollant von 
erschreckenden und verstörenden, skurrilen und tragischen Begebenheiten. Sein Buch heißt  Schuld, 
aber er sucht keine Schuldigen. Er urteilt und richtet nicht, er schreibt nur auf. Er tut das in einer  
nüchternen, kargen, staubtrockenen Sprache, die mich umso mehr erschüttert hat. Mittlerweile habe 
ich alle seine Bücher (Verbrechen, Der Fall Collini und Tabu) mit großem Gewinn gelesen.  

 „Wie lebt man mit dieser Schuld?“ – fragte neulich die BILD-Zeitung. In dem Artikel ging es um den 
Fahrdienstleiter, der offensichtlich das schreckliche Zugunglück von Bad Aibling im Februar mit so 
vielen Toten und Schwerverletzten verursacht hat. Abgesehen von der Frage, ob es hier tatsächlich 
um Schuld geht und nicht nur um menschliches Versagen; allein dass das Wort „Schuld“ fiel, fand  ich  
bemerkenswert – in einer Gesellschaft, die sich gerne um dieses Wort herumdrückt, geschweige denn 
„Sünde“ dazu sagt.  Man liest oder hört manchmal noch von Steuer-, Verkehrs- und Umweltsündern, 
wenn jemand die Allgemeinheit schädigt. Sünde ist fast nur noch der Diät-Fehler oder die Modesünde 
einer  unpassenden  Kleidung.  So  wie  Schuld  und  Sünde  in  einem  schon  lange  beklagten 
„Unschuldswahn“  verdrängt  werden,  steht  es  auch  um  deren  andere  Seite:  Die  Vergebung. 
„Gebeichtet“ wird nur noch öffentlich im Fernsehen. Von der religiösen Bedeutung, vom Bekennen 
des Versagens vor Gott, ist nur noch das Wort geblieben. Wenn ein Star intime Details verrät, gilt das 
als chic, ist das sogar Werbung für ihn oder für sie - und befriedigt den Voyeurismus der Gesellschaft.  
Der Beichtstuhl kommt allenfalls noch vor in abgeschmackten Nonnen- oder Priester-Filmen - meist in 
seiner dunklen, delikaten Variante. 

II. Wie aber gehen wir in der Kirche mit diesen sperrigen Themen um: Schuld, Sünde, Beichte und  
Buße? Das Bußsakrament ist nicht nur aus der Mode gekommen; es ist längst aus dem Alltag der  
Christen verschwunden und kommt in unseren Gemeinden nur noch vor in der Erstbeichte der Kinder  
vor ihrer Erstkommunion. Ich weiß: Das hat seine Gründe! Viele liegen in der Schuld der Kirche, weil  
sie den Beichtstuhl oft genug als Machtinstrument missbraucht hat. Unzählige Menschen haben die  
Praxis der sog. Ohrenbeichte ganz und gar nicht als Befreiung, sondern als Zwang und Demütigung 
erlebt. Aber das war früher! Viele von uns heute haben weder negative noch positive Erfahrungen 
mit dieser, immerhin „Sakrament“ genannten, Einrichtung der Kirche gemacht. Und nun sehen wir 
uns dem ständigen Appell von Papst Franziskus gegenüber, der nicht müde wird, für die Beichte zu 
werben  im  „Heiligen  Jahr  der  Barmherzigkeit“.  Da  stößt  er  freilich  in  unseren  christlichen 
Breitengraden auf taube Ohren bzw. auf das Unvermögen, den Niedergang des Bußsakramentes –  
jedenfalls in seiner geschichtlich gewachsenen Gestalt der Einzelbeichte – aufzuhalten. 

Vor Jahren schon wurde die sog. Bußandacht als Alternative diskutiert, die aber auch im Sinkflug  
begriffen ist. Katholische Christen scheinen das alles nicht mehr zu brauchen. Ich aber gebe es nicht  
auf,  den  Bußgottesdienst  aufzuwerten,  damit  er  als  eigenständige  Feier  der  Sündenvergebung 
erkennbar  ist.  Der  Bußgottesdienst  ist  kirchenamtlich  und  offiziell  zwar  kein  Ersatz  für  die 
Einzelbeichte,  und  doch  hat  er  sakramentalen  Charakter,  auch  wenn  das  persönliche 
Sündenbekenntnis fehlt. Das Sündenbekenntnis „nach Art und Zahl“ bei schwerer Sünde, als einziges 
dogmatisches und moraltheologisches Kriterium für die Gültigkeit des Bußsakramentes: Das ist eine 
Vereinseitigung, eine kirchliche Fixierung, die dem Blick in das Evangelium nur schwerlich standhält. 

II. Endlich sind wir bei Jesus und seiner Praxis der Sündenvergebung. Bei ihm ist allein der Glaube des  
Sünders  und  nicht  das  Bekenntnis  der  Sünden  Voraussetzung  für  Gottes  Vergebung  und  
Barmherzigkeit. In dem berühmten Gleichnis vom barmherzigen Vater bekennt zwar der verlorene 
Sohn: „Vater, ich habe mich gegen den Himmel und gegen dich versündigt; ich bin nicht mehr wert,  



2

dein Sohn zu sein.“ Aber Details kann er sich ersparen. Der Vater geht mit keinem Wort darauf ein, 
sondern befiehlt, ein Fest vorzubereiten. (Lk 15,11-24) Im Lukas-Evangelium wird erzählt, wie Männer 
einen Gelähmten durch das  aufgebrochene Dach des  überfüllten Hauses  vor  Jesus  bringen.  Jesu  
unerwartetes  erstes  Wort:  „Deine  Sünden  sind  dir  vergeben.“ Niemand  hat  zuvor  von  Sünden 
gesprochen. Aber vom Glauben derer ist die Rede, die den Gelähmten zu Jesus getragen haben. (Lk 
5,17-26) Dann die „Sünderin“, die beim Gastmahl des Pharisäers von hinten an Jesus herantritt und  
seine Füße mit ihren Tränen benetzt. Jesu erstes Wort: „Deine Sünden sind dir vergeben. Dein Glaube  
hat dir geholfen. Geh in Frieden!“ (Lk 7,36-50) Und schließlich der Schächer am Kreuz: „Jesus, denk an  
mich, wenn du in dein Reich kommst.“ Jesus hat nur noch die Kraft, seinen Glauben zu beantworten: 
„Amen, ich sage dir: Heute noch wirst du mit mir im Paradiese sein.“ (Lk 23,39-43)

Das Bekenntnis der Sünden, noch dazu ihrer Details, wird nicht verlangt. Was aber jedes Mal zum 
Bekenntnis wird und zum Vorschein kommt, ist der Glaube der Betroffenen bzw. der Umstehenden.  
Und  die  Reue  nicht  zu  vergessen.  Das  genügt  Jesus.  Das  genügt  auch  bzw.  vorerst  in  dieser  
öffentlichen und gemeinsamen Bußfeier,  dessen bin  ich  sicher.  Glaube wird vorausgesetzt:  Unser  
Glaube  an  Gottes  Vergebung  und  die  Reue  über  unsere  Sünden.  Das  ersetzt  nicht  das  heilende 
persönliche Beichtgespräch, das geschützte Sprechen-Können über das, was mich belastet, aber es 
kann dorthin führen und dazu verhelfen. Die Wartelisten der Psychotherapeuten sind lang. Aber wie 
sagte doch schon Dietrich Bonhoeffer: „Vor dem Psychologen darf ich nur krank, vor dem christlichen  
Bruder darf ich Sünder sein.“

III. Mein  Vorschlag  für  heute,  wenn  Sie  so  wollen:  zur  sakramentalen  Aufwertung  des  
Bußgottesdienstes:  Wenn  wir  am  Ende  „schuldbeladen“  herantreten,  um  die  priesterliche 
Handauflegung zu empfangen, könnten wir uns ein Herz fassen, um dem Priester leise ein Wort der 
Reue und eine Bitte um Gottes Vergebung zu sagen: „Gott, sei mir Sünder gnädig!“ oder: „Erbarme 
dich meiner,  o Gott!“ oder „Ich bereue meine Sünden und bitte den Herrn um Vergebung.“  Oder: 
„Mich belastet meine Schuld und doch glaube ich an Gottes Barmherzigkeit .“  Es wird uns schon etwas 
einfallen, um allgemein ins Wort zu bringen, dass wir auch ganz persönlich zu unserer Schuld und  
Sünde stehen. Ich bin sicher, es wird uns gut tun, und wir werden so dem eingangs beschriebenen  
„Unschuldswahn“ in Kirche und Gesellschaft wehren – mitten in einer bösen, absurden Welt voll  
ungesühnter Schuld und Sünde. 

„Ach arme Welt, du trügest mich – ja, das bekenn ich eigentlich, und kann dich doch nicht meiden. Du  
falsche Welt, du bist nicht wahr, dein Schein vergeht, das weiß ich zwar mit Weh und großem Leiden.  
Dein Ehr, dein Gut, du arme Welt, im Tod, in rechten Nöten fehlt;  dein Schatz ist eitel falsches Geld,  
dess  hilf  mir,  Herr,  zum Frieden.“  In  der  Vertonung  von  Johannes  Brahms  hören  wir  jetzt  diese 
Einladung, uns neu der reichen Welt, der an Barmherzigkeit reichen Welt Gottes anheim zu geben.

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (www.se-nord-hd.de)


