
1

Predigt am 13.03.2016 (5. Fastensonntag Lj. C): Joh 8,1-11

Misera et Misericordia

I. „Warum schlafen so viele Ehemänner nach dem Coitus nicht ein? Antwort: Weil sie nach Hause  
müssen.“  Schlagartig wurde mir mit diesem Witz deutlich, warum man Ehebruch auch schon ein 
„Kavaliersdelikt“  genannt  hat.  Und  wie  das  so  ist  beim  Witzeerzählen  noch  dazu  in  höchst  
kirchenkritischer Runde, konnte ich einen weniger schlüpfrigen Witz beisteuern, um auch das letzte  
Vorurteil zu bestätigen:  „In der Vorbereitung der Goldenen Hochzeit fragte der Pfarrer, wagte der  
Pfarrer,  das  Jubelpaar  zu  fragen:  Und waren Sie  in  all  den 50 Jahren einander  auch treu? Der  
Ehemann: Sehr oft, Herr Pfarrer! Sehr oft!“ Ich muss die Pointe nicht näher erklären?! 

Und  nun  muss  heute  der  ehelose  Pfarrer  dieses  heiße  Eisen  anfassen,  wenn  er  das  ärgerlich  
konkrete  Evangelium nicht  umgehen  will:  Ehebruch,  noch  dazu  in  flagranti,   „auf  frischer  Tat“ 
ertappt,  eine  Frau,  von  Männern  vorgeführt.  Wer  hat  sie  ertappt  und  bei  den  Autoritäten 
denunziert? Ihr eigener Ehemann? Auch der beteiligte Mann, der in diese(r) Ehe eingebrochen ist,  
der mit von der Partie, mit im Bett war, er kommt überhaupt nicht vor! Das spricht Bände – damals 
wie heute! Und doch ist es auch ein Mann, der die  eigentliche Hauptrolle spielt in dieser erst spät  
ins Johannes-Evangelium geratenen Geschichte: Jesus von Nazareth! Er entwaffnet die anklagenden 
Männer - auf vielen Gemälden dieser Szene als Lustmolche dargestellt -  mit einem Wort, das selber  
wiederum wie  eine  Waffe gebraucht  wird  gegen  jegliche  kirchliche  Normierung  und  christliche 
Selbstgerechtigkeit: „Wer von euch ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein!“ Das hören wir gern. 
Ist  damit  nicht  alles  gesagt  und  untersagt,  worüber  solche  Witze  gemacht  werden?  :  Die 
hoffnungslos überholte, weltfremde Ehe- und Sexualmoral der Kirche, die ja selber so viel Dreck am  
Stecken hat. Geflissentlich überhört wird jedoch, dass Jesus Ehebruch eben nicht als Kavaliersdelikt,  
sondern zweifellos als schwere Sünde betrachtet und hier indirekt beim Namen nennt. Das hört  
man dann nicht mehr so gerne, dass ER spricht: „Geh und sündige fortan nicht mehr!“ Da gibt es für 
ihn kein lavierendes Wenn und Aber, wie wir noch sehen werden. 

Das alles sei vorausgeschickt, bevor wir versuchen, der ursprünglichen „Message“, der eigentlichen 
Aussageabsicht  dieses  Textes  auf  die  Spur  zu  kommen;  zu  fragen,  wo  dieses  erschütternde 
Evangelium  uns  erschüttern  soll;  was  es  uns  zu  sagen  hat  –  ohne  den  ganzen  Ballast  der 
Banalisierung  oder  Dramatisierung  dessen,  was  man  immer  noch  unter  „Ehebruch“  versteht. 
Harmlos ist oder war der sog. Seitensprung jedenfalls in keinem mir bekannten Fall.  Dass man auch 
Fremdgehen dazu sagt, ist m.E. höchst aufschlussreich.

II.  Dieser  Text  ist  bei  aller  Subtilität  und  Hintergründigkeit  eingängig  und  einfach.  Es  ist  auch 
literarisch eine meisterhafte Erzählung: Jesus lehrt im Tempel. Das Volk umgibt ihn und hört ihm zu.  
Seine Widersacher jedoch hoffen, ihn endlich fassen und festnageln zu können. Sie fangen keine  
Disputation an, sondern sie bringen zu ihm eine Frau, die beim Ehebruch auf frischer Tat ertappt 
wurde,  was immer  das  heißt.  Der  Fall  scheint  eindeutig zu sein,  denn das  Gesetz  sagt:  „Wenn 
jemand  sich  mit  der  Frau  seines  Nächsten  vergeht,  dann  sollen  der  Ehebrecher  (sic!) und  die  
Ehebrecherin mit dem Tod bestraft werden.“ (Lev 20,10; Dtn 22,2) Was soll Jesus jetzt anderes übrig 
bleiben, als diese erbarmungslose Gesetzespraxis zu bestätigen und der sofortigen Steinigung der 
Frau zuzustimmen?  Alles geschieht in der größten Öffentlichkeit. Jetzt können sie Jesus, und nur 
dies ist ihr Ziel, auf die Probe stellen, in eine Falle locken, zu Fall bringen. Wenn ER ihr Vorgehen  
billigt, dann stimmt er auch sonst ihrem rigiden Gesetzesverständnis zu. Dann hat er kein Recht, 
eine  eigene,  barmherzigere  Lehre  zu  vertreten.  Er  ist  dann  vor  allem  Volk  als  falscher  Lehrer 
entlarvt.  Wenn er ihr Verhalten jedoch missbilligt, missachtet er ein unzweideutiges Gesetz und 
wird vor dem ganzen Volk als Gesetzesbrecher bloßgestellt. Wie wird Jesus sich – und diese Frau -  
aus dieser ausweglosen Situation retten? Man spürt die tödliche Spannung, die über dieser Szene 
liegt. 

Jesus aber sitzt da, bückt sich und schreibt mit dem Finger auf die Erde. Was er schreibt? : Wir  
wissen es nicht! Darüber wurde schon viel spekuliert. Wir könnten sagen: Es lässt ihn kalt; er bleibt  



2

unbeeindruckt, nachdenklich, bis er schließlich das entwaffnende Wort findet: "Wer von euch ohne  
Sünde ist, der werfe den ersten Stein!" Das Urteil wird nicht aufgehoben. Was Mose vorgeschrieben 
hat, soll geschehen. Nur: Für die Vollstreckung erklärt er allein die für zuständig, die selber ohne  
Sünde sind. - "Wer von Euch ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein!" 

Dieses Wort trifft; es trifft härter als die Steine, die geworfen werden sollten. Dieses Wort entlarvt  
und macht in einem Atemzug die Kläger zu Angeklagten. Es ist ungeheuerlich, was Jesus da sagt,  
und doch ist es so wahr und menschlich, dass es schon wieder göttlich genannt werden muss: "Wer  
von euch ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein!“  Das lässt ihnen die Steine aus den Händen 
fallen, und sie verdrücken sich. Was für eine Ironie, wenn es heißt "...zuerst die Ältesten"! Es müssen 
die Lebenserfahrensten, womöglich die Selbstgerechtesten gewesen sein! Es fällt uns nicht schwer,  
die  Beschämung  nachzuempfinden,  die  sie  empfanden,  die  Peinlichkeit,  dass  sie  nun  mit  ihrer  
eigenen „Vergangenheit“, mit ihrer eigenen, womöglich verborgen gebliebenen Schuld konfrontiert 
sind, wo sie sich doch gerade abgrenzen wollten von den Sündern, personifiziert in dieser Frau, die 
noch dazu kaum ohne die Schuld eines Mannes schuldig geworden ist. 

III. Kommen wir deshalb endlich zu uns, denn auch uns wird der Spiegel vorgehalten. Sind nicht 
auch wir allzu schnell bereit, "Steine zu werfen, obwohl wir selber im Glashaus sitzen", über andere  
zu Gericht zu sitzen, obwohl wir selber "Dreck am Stecken“ haben?: Ein böses Wort, eine herzlose 
Andeutung, ein hartherziges Urteil - das alles kommt schnell  über unsere Lippen, und oft genug 
lenken wir von unserem eigenen Versagen ab, indem wir über andere herziehen. Jesus nimmt uns 
diese "Steine" aus der Hand und konfrontiert uns mit unserem eigenen Versagen. Jetzt in der zu 
Ende gehenden österlichen Bußzeit sollen wir bei uns selber wahrnehmen, wie wir umgehen mit 
eigener und fremder Schuld. Und wir sollen diese typisch fromme Selbstgerechtigkeit sein lassen, 
die  nicht  nur  bei  den "Ältesten"  unter  uns  eine permanente Gefahr  ist.  Christenmenschen,  die 
immer wieder die Vergebung Gottes suchen und brauchen, sollen mithelfen, dass auch andere eine 
neue Chance bekommen;  dass dieses entsetzliche Richten und Verurteilen aufhört, dieses Tuscheln  
hinter dem Rücken der anderen, diese hämisch-hässliche Schadenfreude über die Verfehlungen der 
anderen.

"Jesus blieb allein zurück mit der Frau, die noch (immer) in der Mitte stand."  Jetzt endlich darf sie 
auch  etwas  sagen.  Doch  sie  versucht  sich  nicht  zu  rechtfertigen.  Sie  weiß,  dass  sie  schuldig 
geworden ist. Sie hat nur überlebt, weil ihre Ankläger sich aus dem Staub gemacht haben – und 
nicht, weil ihr Urteil aufgehoben worden wäre. Und nun steht sie da vor dem, der als einziger das 
Recht hätte, den ersten Stein zu werfen, weil er der einzige ist, der ohne Sünde ist. Jetzt müsste  
doch  wenigstens  eine  Rüge,  eine  Frage  nach  den  Umständen,  eine  deutliche  Zurechtweisung 
erfolgen. Nichts von alledem! :  "Auch ich verurteile dich nicht. Geh und sündige von jetzt an nicht  
mehr."  Der  Hl. Augustinus überschreibt diese Szene mit den Worten:  „Relicti sunt duo, misera et  
misericordia -  zurückgeblieben  sind  zwei:  die  Erbarmenswürdige  und  die  Barmherzigkeit“.  Das 
Erbärmliche und das Erbarmen, das Miserable und die Vergebung. Die Sünde wird Sünde genannt; 
nichts  wird  verharmlost,  -  aber  der  Absturz  des  Sünders  wird  aufgefangen von einer  Güte,  die 
immer noch das Gute im Menschen zu sehen bereit ist, von einer Barmherzigkeit, welche die Kraft 
zur Umkehr, zu einem neuen Anfang bereit hält. Deshalb korrespondiert die 1. Lesung aus Jesaja mit  
diesem Evangelium, kommentiert dieses Gotteswort das heutige Evangelium: „Denkt nicht mehr an  
das, was früher war; auf das, was vergangen ist, sollt ihr nicht achten. Seht her, nun mache ich  
etwas Neues. Schon kommt es zum Vorschein. Merkt ihr es nicht.“  (Jes  43, 16-21) Merken wir (!) 
uns:  Das  heißt  eben  nicht:  Schwamm  drüber!  Nein:  So  geht  biblische,  christliche 
Vergangenheitsbewältigung. Gott lässt die Vergangenheit Vergangenheit sein, aber nur, wenn Sünde 
Sünde genannt wird. Siehe oben und im Selbstgespräch: „Sehr oft, Herr Pfarrer, sehr oft!“

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de


