Predigt am 13.03.2016 (5. Fastensonntag Lj. C): Joh 8,1-11
Misera et Misericordia

I. ,Warum schlafen so viele Ehemdnner nach dem Coitus nicht ein? Antwort: Weil sie nach Hause
miissen.” Schlagartig wurde mir mit diesem Witz deutlich, warum man Ehebruch auch schon ein
»Kavaliersdelikt“ genannt hat. Und wie das so ist beim Witzeerzdhlen noch dazu in hochst
kirchenkritischer Runde, konnte ich einen weniger schliipfrigen Witz beisteuern, um auch das letzte
Vorurteil zu bestdtigen: , In der Vorbereitung der Goldenen Hochzeit fragte der Pfarrer, wagte der
Pfarrer, das Jubelpaar zu fragen: Und waren Sie in all den 50 Jahren einander auch treu? Der
Ehemann: Sehr oft, Herr Pfarrer! Sehr oft!” Ich muss die Pointe nicht naher erklaren?!

Und nun muss heute der ehelose Pfarrer dieses heiRe Eisen anfassen, wenn er das argerlich
konkrete Evangelium nicht umgehen will: Ehebruch, noch dazu in flagranti, ,auf frischer Tat”
ertappt, eine Frau, von Mannern vorgefiihrt. Wer hat sie ertappt und bei den Autoritdten
denunziert? lhr eigener Ehemann? Auch der beteiligte Mann, der in diese(r) Ehe eingebrochen ist,
der mit von der Partie, mit im Bett war, er kommt tGberhaupt nicht vor! Das spricht Bande — damals
wie heute! Und doch ist es auch ein Mann, der die eigentliche Hauptrolle spielt in dieser erst spat
ins Johannes-Evangelium geratenen Geschichte: Jesus von Nazareth! Er entwaffnet die anklagenden
Manner - auf vielen Gemalden dieser Szene als Lustmolche dargestellt - mit einem Wort, das selber
wiederum wie eine Waffe gebraucht wird gegen jegliche kirchliche Normierung und christliche
Selbstgerechtigkeit: ,Wer von euch ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein!“ Das héren wir gern.
Ist damit nicht alles gesagt und untersagt, worlber solche Witze gemacht werden? : Die
hoffnungslos lGiberholte, weltfremde Ehe- und Sexualmoral der Kirche, die ja selber so viel Dreck am
Stecken hat. Geflissentlich Gberhoért wird jedoch, dass Jesus Ehebruch eben nicht als Kavaliersdelikt,
sondern zweifellos als schwere Siinde betrachtet und hier indirekt beim Namen nennt. Das hort
man dann nicht mehr so gerne, dass ER spricht: ,,Geh und siindige fortan nicht mehr!“ Da gibt es fir
ihn kein lavierendes Wenn und Aber, wie wir noch sehen werden.

Das alles sei vorausgeschickt, bevor wir versuchen, der urspriinglichen ,,Message”, der eigentlichen
Aussageabsicht dieses Textes auf die Spur zu kommen; zu fragen, wo dieses erschiitternde
Evangelium uns erschittern soll; was es uns zu sagen hat — ohne den ganzen Ballast der
Banalisierung oder Dramatisierung dessen, was man immer noch unter ,Ehebruch” versteht.
Harmlos ist oder war der sog. Seitensprung jedenfalls in keinem mir bekannten Fall. Dass man auch
Fremdgehen dazu sagt, ist m.E. héchst aufschlussreich.

Il. Dieser Text ist bei aller Subtilitdit und Hintergriindigkeit eingdngig und einfach. Es ist auch
literarisch eine meisterhafte Erzdahlung: Jesus lehrt im Tempel. Das Volk umgibt ihn und hért ihm zu.
Seine Widersacher jedoch hoffen, ihn endlich fassen und festnageln zu kénnen. Sie fangen keine
Disputation an, sondern sie bringen zu ihm eine Frau, die beim Ehebruch auf frischer Tat ertappt
wurde, was immer das heildt. Der Fall scheint eindeutig zu sein, denn das Gesetz sagt: ,Wenn
jemand sich mit der Frau seines Ndéichsten vergeht, dann sollen der Ehebrecher (sic!) und die
Ehebrecherin mit dem Tod bestraft werden.” (Lev 20,10; Dtn 22,2) Was soll Jesus jetzt anderes Ubrig
bleiben, als diese erbarmungslose Gesetzespraxis zu bestatigen und der sofortigen Steinigung der
Frau zuzustimmen? Alles geschieht in der groRten Offentlichkeit. Jetzt kdnnen sie Jesus, und nur
dies ist ihr Ziel, auf die Probe stellen, in eine Falle locken, zu Fall bringen. Wenn ER ihr Vorgehen
billigt, dann stimmt er auch sonst ihrem rigiden Gesetzesverstandnis zu. Dann hat er kein Recht,
eine eigene, barmherzigere Lehre zu vertreten. Er ist dann vor allem Volk als falscher Lehrer
entlarvt. Wenn er ihr Verhalten jedoch missbilligt, missachtet er ein unzweideutiges Gesetz und
wird vor dem ganzen Volk als Gesetzesbrecher bloRgestellt. Wie wird Jesus sich — und diese Frau -
aus dieser ausweglosen Situation retten? Man spirt die todliche Spannung, die liber dieser Szene
liegt.

Jesus aber sitzt da, bickt sich und schreibt mit dem Finger auf die Erde. Was er schreibt? : Wir
wissen es nicht! Dariiber wurde schon viel spekuliert. Wir kénnten sagen: Es lasst ihn kalt; er bleibt



unbeeindruckt, nachdenklich, bis er schlieflich das entwaffnende Wort findet: "Wer von euch ohne
Siinde ist, der werfe den ersten Stein!" Das Urteil wird nicht aufgehoben. Was Mose vorgeschrieben
hat, soll geschehen. Nur: Fiir die Vollstreckung erklart er allein die fur zustandig, die selber ohne
Siinde sind. - "Wer von Euch ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein!"

Dieses Wort trifft; es trifft harter als die Steine, die geworfen werden sollten. Dieses Wort entlarvt
und macht in einem Atemzug die Klager zu Angeklagten. Es ist ungeheuerlich, was Jesus da sagt,
und doch ist es so wahr und menschlich, dass es schon wieder gottlich genannt werden muss: "Wer
von euch ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein!” Das lasst ihnen die Steine aus den Handen
fallen, und sie verdriicken sich. Was fiir eine Ironie, wenn es heillt "...zuerst die Altesten"! Es missen
die Lebenserfahrensten, womoglich die Selbstgerechtesten gewesen sein! Es fallt uns nicht schwer,
die Beschamung nachzuempfinden, die sie empfanden, die Peinlichkeit, dass sie nun mit ihrer
eigenen ,Vergangenheit”, mit ihrer eigenen, womaoglich verborgen gebliebenen Schuld konfrontiert
sind, wo sie sich doch gerade abgrenzen wollten von den Siindern, personifiziert in dieser Frau, die
noch dazu kaum ohne die Schuld eines Mannes schuldig geworden ist.

Il/

lll. Kommen wir deshalb endlich zu uns, denn auch uns wird der Spiegel vorgehalten. Sind nicht
auch wir allzu schnell bereit, "Steine zu werfen, obwohl! wir selber im Glashaus sitzen", (iber andere
zu Gericht zu sitzen, obwohl wir selber "Dreck am Stecken” haben?: Ein béses Wort, eine herzlose
Andeutung, ein hartherziges Urteil - das alles kommt schnell iber unsere Lippen, und oft genug
lenken wir von unserem eigenen Versagen ab, indem wir iber andere herziehen. Jesus nimmt uns
diese "Steine" aus der Hand und konfrontiert uns mit unserem eigenen Versagen. Jetzt in der zu
Ende gehenden Osterlichen Bufizeit sollen wir bei uns selber wahrnehmen, wie wir umgehen mit
eigener und fremder Schuld. Und wir sollen diese typisch fromme Selbstgerechtigkeit sein lassen,
die nicht nur bei den "Altesten" unter uns eine permanente Gefahr ist. Christenmenschen, die
immer wieder die Vergebung Gottes suchen und brauchen, sollen mithelfen, dass auch andere eine
neue Chance bekommen; dass dieses entsetzliche Richten und Verurteilen aufhort, dieses Tuscheln
hinter dem Ricken der anderen, diese hamisch-hassliche Schadenfreude tber die Verfehlungen der
anderen.

"Jesus blieb allein zuriick mit der Frau, die noch (immer) in der Mitte stand." Jetzt endlich darf sie
auch etwas sagen. Doch sie versucht sich nicht zu rechtfertigen. Sie weil}, dass sie schuldig
geworden ist. Sie hat nur (berlebt, weil ihre Anklager sich aus dem Staub gemacht haben — und
nicht, weil ihr Urteil aufgehoben worden ware. Und nun steht sie da vor dem, der als einziger das
Recht hatte, den ersten Stein zu werfen, weil er der einzige ist, der ohne Siinde ist. Jetzt misste
doch wenigstens eine Riige, eine Frage nach den Umstdnden, eine deutliche Zurechtweisung
erfolgen. Nichts von alledem! : "Auch ich verurteile dich nicht. Geh und siindige von jetzt an nicht
mehr." Der HIl. Augustinus Uberschreibt diese Szene mit den Worten: ,Relicti sunt duo, misera et
misericordia - zuriickgeblieben sind zwei: die Erbarmenswiirdige und die Barmherzigkeit”. Das
Erbarmliche und das Erbarmen, das Miserable und die Vergebung. Die Siinde wird Siinde genannt;
nichts wird verharmlost, - aber der Absturz des Siinders wird aufgefangen von einer Gite, die
immer noch das Gute im Menschen zu sehen bereit ist, von einer Barmherzigkeit, welche die Kraft
zur Umkehr, zu einem neuen Anfang bereit halt. Deshalb korrespondiert die 1. Lesung aus Jesaja mit
diesem Evangelium, kommentiert dieses Gotteswort das heutige Evangelium: , Denkt nicht mehr an
das, was friiher war; auf das, was vergangen ist, sollt ihr nicht achten. Seht her, nun mache ich
etwas Neues. Schon kommt es zum Vorschein. Merkt ihr es nicht.” (Jes 43, 16-21) Merken wir (!)
uns: Das heillt eben nicht: Schwamm driber! Nein: So geht biblische, christliche
Vergangenheitsbewaltigung. Gott lasst die Vergangenheit Vergangenheit sein, aber nur, wenn Siinde
Sinde genannt wird. Siehe oben und im Selbstgesprach: ,,Sehr oft, Herr Pfarrer, sehr oft!”

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de



