
1

Predigt am 6.03.2016 (4. Fastensonntag Lj. C) – Lk 15.1-3. 11-32
Der verlorene Vater

„Er wird mir kein Mahl bereiten. Das Kalb wird ein anderer fressen. Mein Bruder hat es verkauft. Sie  
sagen, er war kein guter Verwalter: Er taglöhnert jetzt von Hof zu Hof. Der Vater muss warten, was er  
ihm heimbringt.  Ich mach ihnen keinen Vorwurf. Ich versteh mich schon längst nur noch aufs Betteln  
und Stehlen. Ich werde zuerst meinen Bruder suchen und bitten, dass er mich heimbegleitet. Dann erst  
will ich vorm Vater knien – und sagen: Vergib, ich wollte dich nur noch ein einziges Mal wiedersehen.  
Ich hab dir nichts als den Bruder mitgebracht. Segne ihn! Ich verdien es nicht. Vergiss mich, verstoß  
mich! Sonst ist es zu spät, dass ich noch einmal fortgeh – für immer.“

I. „Die andere Heimkehr“ hat Christine Busta diesen verstörenden Text überschrieben. Das hat mich 
auf die Idee gebracht, dieses altbekannte Gleichnis Jesu einmal gegen den Strich zu bürsten, wie man  
sagt. Wir meinen ja längst, es verstanden zu haben und zu wissen, wer sich hinter dem barmherzigen  
Vater, seinem heimkehrenden jüngeren Sohn und dem sich verweigernden älteren Bruder verbirgt.  
Doch so einfach liegen die Dinge dann doch nicht!

Da ist  also zunächst  dieser Vater.  Ist  er wirklich so bewundernswert? Ist  er nicht auch ein wenig  
wunderlich? Fraglos, ohne eine Begründung einzufordern, ohne ein Wort der Ermahnung oder auch 
nur der Ermutigung lässt er seinen „Benjamin“ von dannen ziehen. Kein Wort des Abschieds und kein  
Wort der Begrüßung bei seiner Heimkehr. Wortlos, sprachlos fällt er ihm mit seiner Umarmung ins  
Wort, kleidet ihn prächtig, veranstaltet ein Freudenfest zu seinen Ehren. Aber er spricht nicht mit ihm,  
sondern spricht von ihm ausschließlich in der dritten Person: „Mein Sohn war tot und lebt wieder; er  
war  verloren  und  ist  wiedergefunden  worden.“  Der  Sohn  kommt  gar  nicht  dazu,  seine  Bitte 
vorzubringen, die er sich vorgenommen hatte, nämlich wenigstens als Tagelöhner aufgenommen zu 
werden.  Sein  Vater  kommt  ihm  mit  seiner  Geschäftigkeit  zuvor  und  behandelt  ihn  wie  ein 
Möbelstück. Die Selbstdemütigung seines Kindes scheint ihm nicht das Almosen eines seiner Worte 
wert zu sein. Sein Befehl an die Knechte hingegen erstreckt sich über drei Verse. Der Sohn wird seiner 
Persönlichkeit entkleidet und wie ein Objekt behandelt. Seine Rolle besteht lediglich darin, dem Vater 
zu gefallen.

Viel gibt er seinem jüngeren Sohn, aber er spricht nicht mit ihm. Mit dem älteren Sohn spricht er,  
aber er gibt ihm nichts, nicht einmal ein „Ziegenböckchen“, damit er mit seinen Freunden ein Fest 
feiern könnte. Geschweige denn Verständnis und Anerkennung, die diesem offensichtlich fehlen. Kein 
Wunder, dass er wütend wird und verbittert reagiert: Nicht genug, dass „dieser da, dein Sohn“ sich ein 
flottes  Leben gönnte,  während er  selbst  auf  dem väterlichen Hof  schuftete.  Der  Vater  will  nicht  
merken,  dass  seine  Vorwürfe  begründet  sind  und  wie  verletzend  seine  Haltung  ist.  Nicht  einen  
Augenblick stellt sich der Vater in Frage, erwägt nicht einmal, dass er unrecht haben könnte. Statt ihm 
zuzuhören,  weist  er ihn zurecht:  Du hast  doch alles!  -  Den jüngeren Bruder,  der  Tagelöhner sein  
wollte,  überhäuft er blindlings mit Ehre; den älteren, der wie ein Sohn behandelt sein will, weist er in  
die Schranken wie einen Knecht. So kann man das alles ja auch einmal sehen oder? 

Jesu  Gleichnis  erzählt  eine  Familientragödie,  eine  Dreiecksgeschichte,  die  Geschichte  von 
gescheiterten  Gesprächen,  von  gescheiterten  Beziehungen,  die  Geschichte  eines  Vaters,  der 
nacheinander zwei Söhne verloren hat. Am Anfang heißt es: „Ein Vater hatte (!) zwei Söhne“. Er hat 
sie nicht mehr. Es ist auch die Geschichte von zwei Söhnen, die keinen Vater mehr haben.

Nehmen wir Partei für den Vater! An seinen guten Absichten besteht ja kein Zweifel. Voller Güte und  
Mitgefühl will  er nur das Beste für seine beiden Kinder. Ob sie es ihm lohnen werden? Wird der  
jüngere Sohn bleiben? Wird nun der ältere Sohn den Bettel hinschmeißen und sich davon machen? 
Ich versuche, mich in den Vater einzufühlen: Wer hätte mit seinen Kindern keine Schwierigkeiten? Mit  
fremden, nicht verwandten Leuten tun wir uns leichter als mit jenen, die uns am Herzen liegen, um 
die  wir  bangen,  dass  wir  sie  verlieren  könnten.  Ich  muss  an  den  Titel  des  gerade  erschienenen 



2

Romans von  Peter Hennig denken: „Die Chronik des verpassten Glücks“. Da heißt  es:   „Wie gut  
kennen wir die, die wir am meisten lieben?“  Liebe macht auch in der eigenen Familie nicht immer 
hellsichtig,  weitsichtig,  umsichtig.  Der  jüngere  Sohn  verschwendet  sein  Vermögen,  der  Vater 
verschwendet  seine  Liebe.  Der  Apfel  fällt  nicht  weit  vom  Stamm.  Dieser  Vater  ist  nicht  nur 
barmherzig; er braucht selber Erbarmen, weil er erbarmungswürdig ist. 

II. Wohin führt uns dieses Gleichnis, so gegen den Strich gebürstet; wenn dieser Vater nicht so schnell  
und von vorneherein mit „Gott unserem Vater“ gleichgesetzt wird, sondern ein Gleichnis dessen ist,  
was wir sind und wie wir leben? Irgendwie läuft dieses berühmte Gleichnis dann erst recht nicht 
rund! Jeder scheint nur sich selbst zu sehen. Der jüngere Sohn kehrt heim, kehrt er auch um? Die  
innere Bewegung des Vaters und sein überschwängliches Verhalten, es beruhigt nicht die Angst des  
jüngeren und den  Zorn des älteren Sohnes. Was dachte der Vater beim Abschied des jüngeren, den 
er  scheinbar  so  gelassen  hinnahm?  Welche  Hintergedanken  müssen  wir  dem  „verlorenen  Sohn“ 
unterstellen? Wie kommt sein Bruder nach allem mit sich selbst zurecht und ins Reine? 

Wenn  die  Sorge  um  mich  selbst  überhandnimmt,  erstarrt  das  Wort,  und  ich  erstarre  mit  ihm. 
Bewegung und Beziehung werden unmöglich.  Anders gesagt:  Das Gleichnis  ruft uns zu einer uns  
gemäßen Existenz.  Existieren ist das Gegenteil  von Insistieren, in sich selbst  sein und auf seinem 
Recht  bestehen.  „Da  ging  er  in  sich“, heißt  es  vom  jüngeren  Sohn,  als  ihn  in  der  Fremde  das 
selbstverschuldete Elend ereilt. Das Elend treibt ihn aus sich heraus und zur Einsicht: „Vater, ich habe  
mich gegen den Himmel und gegen dich versündigt.“ Er glaubt an die Barmherzigkeit seines Vaters. 
Elend  und  Glaube  lassen  uns  existieren,  aus  uns  herausgehen  und  nicht  länger  in  uns  selbst 
verharren.

Unser Gleichnis ist nicht von vorneherein ein Gleichnis der göttlichen Gnade, sondern zunächst des 
menschlichen Unglücks. Es erzählt vom Unglück des Vaters und von Unglück des jüngeren wie des  
älteren  Sohnes,  aus  dem sie  selbst  nicht  herausfinden.  Es  fehlt  ja  ein  versöhnlicher  Schluss.  Die 
Geschichte bleibt stehen, die schwierigen familiären Beziehungen bleiben in der Schwebe. Es bleibt  
nichts als zu warten, als zu erwarten, dass GOTT, der große Abwesende in diesem Gleichnis, eingreift,  
dass etwas geschieht, das die drei Männer und ihr Verhältnis zueinander in Bewegung bringt. Was 
hilft es, in die alten Verhältnisse zurückzukehren und in ihnen aufs Neue zu verharren? Jeder wird bei  
sich und bei seinem Unglück bleiben, wenn nicht etwas Anderes aufbricht.

Jesus erzählt  dieses Gleichnis auf  dem Weg nach Jerusalem, wo er,  der  Sohn, so sehr  den Vater  
brauchen wird, von dem er sich dann am Kreuz verlassen fühlt. „Mein Sohn lebt wieder“, heißt im 
griechischen Text: „Mein Sohn ist auferstanden.“ Das Gleichnis schließt sich nicht wie eine Falle, aus  
der niemand entkommt. Es hält einen Ausgang offen in neues, anderes Leben: Du bist nicht dein 
Versagen! Du bist auch nicht deine Leistung! Nichts ist aussichtlos, nicht ist unwiderruflich! Du hast  
Mist gebaut? Du hast versagt als Vater, als Sohn?: Du kannst, du darfst umkehren. Was Gott betrifft,  
sagt Jesus: ER verliert seine Söhne, seine Kinder nicht.

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (www.se-nord-hd.de)


