Predigt am 6.03.2016 (4. Fastensonntag Lj. C) — Lk 15.1-3. 11-32
Der verlorene Vater
»Er wird mir kein Mahl bereiten. Das Kalb wird ein anderer fressen. Mein Bruder hat es verkauft. Sie
sagen, er war kein guter Verwalter: Er tagléhnert jetzt von Hof zu Hof. Der Vater muss warten, was er
ihm heimbringt. Ich mach ihnen keinen Vorwurf. Ich versteh mich schon ldngst nur noch aufs Betteln
und Stehlen. Ich werde zuerst meinen Bruder suchen und bitten, dass er mich heimbegleitet. Dann erst
will ich vorm Vater knien — und sagen: Vergib, ich wollte dich nur noch ein einziges Mal wiedersehen.
Ich hab dir nichts als den Bruder mitgebracht. Segne ihn! Ich verdien es nicht. Vergiss mich, verstofs
mich! Sonst ist es zu spdt, dass ich noch einmal fortgeh — fiir immer.”

l. ,,Die andere Heimkehr” hat Christine Busta diesen verstérenden Text iberschrieben. Das hat mich
auf die Idee gebracht, dieses altbekannte Gleichnis Jesu einmal gegen den Strich zu biirsten, wie man
sagt. Wir meinen ja langst, es verstanden zu haben und zu wissen, wer sich hinter dem barmherzigen
Vater, seinem heimkehrenden jlingeren Sohn und dem sich verweigernden dlteren Bruder verbirgt.
Doch so einfach liegen die Dinge dann doch nicht!

Da ist also zunachst dieser Vater. Ist er wirklich so bewundernswert? Ist er nicht auch ein wenig
wunderlich? Fraglos, ohne eine Begriindung einzufordern, ohne ein Wort der Ermahnung oder auch
nur der Ermutigung lasst er seinen ,,Benjamin“ von dannen ziehen. Kein Wort des Abschieds und kein
Wort der Begriifung bei seiner Heimkehr. Wortlos, sprachlos fallt er ihm mit seiner Umarmung ins
Wort, kleidet ihn prachtig, veranstaltet ein Freudenfest zu seinen Ehren. Aber er spricht nicht mit ihm,
sondern spricht von ihm ausschlief8lich in der dritten Person: ,,Mein Sohn war tot und lebt wieder; er
war verloren und ist wiedergefunden worden.” Der Sohn kommt gar nicht dazu, seine Bitte
vorzubringen, die er sich vorgenommen hatte, ndmlich wenigstens als Tagelohner aufgenommen zu
werden. Sein Vater kommt ihm mit seiner Geschaftigkeit zuvor und behandelt ihn wie ein
Mobelstlick. Die Selbstdemiitigung seines Kindes scheint ihm nicht das Almosen eines seiner Worte
wert zu sein. Sein Befehl an die Knechte hingegen erstreckt sich liber drei Verse. Der Sohn wird seiner
Personlichkeit entkleidet und wie ein Objekt behandelt. Seine Rolle besteht lediglich darin, dem Vater
zu gefallen.

Viel gibt er seinem jlingeren Sohn, aber er spricht nicht mit ihm. Mit dem alteren Sohn spricht er,
aber er gibt ihm nichts, nicht einmal ein , Ziegenbéckchen”, damit er mit seinen Freunden ein Fest
feiern kdnnte. Geschweige denn Verstandnis und Anerkennung, die diesem offensichtlich fehlen. Kein
Wunder, dass er witend wird und verbittert reagiert: Nicht genug, dass , dieser da, dein Sohn“ sich ein
flottes Leben gonnte, wahrend er selbst auf dem véterlichen Hof schuftete. Der Vater will nicht
merken, dass seine Vorwiirfe begriindet sind und wie verletzend seine Haltung ist. Nicht einen
Augenblick stellt sich der Vater in Frage, erwdagt nicht einmal, dass er unrecht haben kénnte. Statt ihm
zuzuhoren, weist er ihn zurecht: Du hast doch alles! - Den jiingeren Bruder, der Tagelohner sein
wollte, liberhauft er blindlings mit Ehre; den dlteren, der wie ein Sohn behandelt sein will, weist er in
die Schranken wie einen Knecht. So kann man das alles ja auch einmal sehen oder?

Jesu Gleichnis erzahlt eine Familientragddie, eine Dreiecksgeschichte, die Geschichte von
gescheiterten Gesprachen, von gescheiterten Beziehungen, die Geschichte eines Vaters, der
nacheinander zwei S6hne verloren hat. Am Anfang heilit es: , Ein Vater hatte (!) zwei S6hne”. Er hat
sie nicht mehr. Es ist auch die Geschichte von zwei S6hnen, die keinen Vater mehr haben.

Nehmen wir Partei fiir den Vater! An seinen guten Absichten besteht ja kein Zweifel. Voller Giite und
Mitgefiihl will er nur das Beste fiir seine beiden Kinder. Ob sie es ihm lohnen werden? Wird der
jingere Sohn bleiben? Wird nun der dltere Sohn den Bettel hinschmeilRen und sich davon machen?
Ich versuche, mich in den Vater einzufiihlen: Wer hatte mit seinen Kindern keine Schwierigkeiten? Mit
fremden, nicht verwandten Leuten tun wir uns leichter als mit jenen, die uns am Herzen liegen, um
die wir bangen, dass wir sie verlieren kénnten. Ich muss an den Titel des gerade erschienenen



Romans von Peter Hennig denken: ,Die Chronik des verpassten Gliicks”. Da heil}t es: ,Wie gut
kennen wir die, die wir am meisten lieben?” Liebe macht auch in der eigenen Familie nicht immer
hellsichtig, weitsichtig, umsichtig. Der jlingere Sohn verschwendet sein Vermogen, der Vater
verschwendet seine Liebe. Der Apfel fillt nicht weit vom Stamm. Dieser Vater ist nicht nur
barmherzig; er braucht selber Erbarmen, weil er erbarmungswiirdig ist.

Il. Wohin fiihrt uns dieses Gleichnis, so gegen den Strich gebirstet; wenn dieser Vater nicht so schnell
und von vorneherein mit ,Gott unserem Vater” gleichgesetzt wird, sondern ein Gleichnis dessen ist,
was wir sind und wie wir leben? Irgendwie lauft dieses beriihmte Gleichnis dann erst recht nicht
rund! Jeder scheint nur sich selbst zu sehen. Der jingere Sohn kehrt heim, kehrt er auch um? Die
innere Bewegung des Vaters und sein (iberschwangliches Verhalten, es beruhigt nicht die Angst des
jungeren und den Zorn des dlteren Sohnes. Was dachte der Vater beim Abschied des jiingeren, den
er scheinbar so gelassen hinnahm? Welche Hintergedanken miissen wir dem ,verlorenen Sohn“
unterstellen? Wie kommt sein Bruder nach allem mit sich selbst zurecht und ins Reine?

Wenn die Sorge um mich selbst Gberhandnimmt, erstarrt das Wort, und ich erstarre mit ihm.
Bewegung und Beziehung werden unmoglich. Anders gesagt: Das Gleichnis ruft uns zu einer uns
gemalen Existenz. Existieren ist das Gegenteil von Insistieren, in sich selbst sein und auf seinem
Recht bestehen. ,Da ging er in sich”, heilt es vom jingeren Sohn, als ihn in der Fremde das
selbstverschuldete Elend ereilt. Das Elend treibt ihn aus sich heraus und zur Einsicht: ,Vater, ich habe
mich gegen den Himmel und gegen dich versiindigt.” Er glaubt an die Barmherzigkeit seines Vaters.
Elend und Glaube lassen uns existieren, aus uns herausgehen und nicht langer in uns selbst
verharren.

Unser Gleichnis ist nicht von vorneherein ein Gleichnis der gottlichen Gnade, sondern zunachst des
menschlichen Ungliicks. Es erzahlt vom Ungliick des Vaters und von Ungliick des jingeren wie des
dlteren Sohnes, aus dem sie selbst nicht herausfinden. Es fehlt ja ein versohnlicher Schluss. Die
Geschichte bleibt stehen, die schwierigen familidaren Beziehungen bleiben in der Schwebe. Es bleibt
nichts als zu warten, als zu erwarten, dass GOTT, der grolRe Abwesende in diesem Gleichnis, eingreift,
dass etwas geschieht, das die drei Manner und ihr Verhaltnis zueinander in Bewegung bringt. Was
hilft es, in die alten Verhaltnisse zurlickzukehren und in ihnen aufs Neue zu verharren? Jeder wird bei
sich und bei seinem Ungliick bleiben, wenn nicht etwas Anderes aufbricht.

Jesus erzahlt dieses Gleichnis auf dem Weg nach Jerusalem, wo er, der Sohn, so sehr den Vater
brauchen wird, von dem er sich dann am Kreuz verlassen fihlt. , Mein Sohn lebt wieder”, heiflt im
griechischen Text: ,,Mein Sohn ist auferstanden.” Das Gleichnis schlieft sich nicht wie eine Falle, aus
der niemand entkommt. Es halt einen Ausgang offen in neues, anderes Leben: Du bist nicht dein
Versagen! Du bist auch nicht deine Leistung! Nichts ist aussichtlos, nicht ist unwiderruflich! Du hast
Mist gebaut? Du hast versagt als Vater, als Sohn?: Du kannst, du darfst umkehren. Was Gott betrifft,
sagt Jesus: ER verliert seine Séhne, seine Kinder nicht.

J. Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (www.se-nord-hd.de)



