
1

Predigt am 21.02.2016 (2. Fastensonntag Lj. C) – Lk 9, 28b-36
Tod und Verklärung

I.  Als ich den Patienten im Krankenhaus besuche, bemerke ich, dass er – im Gegensatz zu seiner sonst  
so optimistischen Art – verstört und aufgewühlt ist. Heute Morgen bei der Visite hat er endlich die  
Untersuchungsergebnisse  erfahren:  Hirntumor  an  ungünstigster  Stelle!  Zwei 
Behandlungsmöglichkeiten gäbe es und er müsse sich rasch entscheiden: Entweder eine risikoreiche 
Operation – sie könne allerdings zu Lähmungen führen und sei im Extremfall lebensgefährlich - oder  
aber  eine  Serie  von  Bestrahlungen  in  Kombination  mit  einer  Chemotherapie.  Garantien für  eine 
vollständige Heilung gäbe es nicht. Möglicherweise könne der Tumor auch wieder nachwachsen. Ich 
spüre, wie es ihn beutelt: Er muss sich der schlimmen Diagnose stellen und dann auch noch die  
richtige Entscheidung treffen. Jeder von uns wäre wohl in einer solchen Situation überfordert. Die Zeit 
drängt: Was soll man bloß tun? Es ist schier unerträglich, wenn man nicht durchblickt und sich doch 
entscheiden muss.  Das  Unklare  lähmt -  und raubt  einem den letzten  Nerv.  Jeder  von  uns kennt 
vermutlich dieses Gefühl und diese Panik - auch in weniger dramatischen Umständen. Es sind Zeiten, 
wo ich mich nach Klarheit sehne, um mich einer bestimmten Situation zu stellen und die richtige 
Entscheidung zu treffen. Unklarheiten können einen fertig machen!
Oft tun wir dann das, was nahe liegt: Den Verstand einschalten, Informationen sammeln, Argumente  
hin-  und  her  bewegen.  Schlimm wird  es,  wenn sich  die  dringend  benötigte  „Erleuchtung“  nicht 
einstellt, und unterm Strich nichts Eindeutiges herauskommt.
II.  Und damit sind wir beim heutigen Evangelium von der  Verklärung Christ. Wir sind gut beraten, 
wenn  wir  zunächst  beachten,  in  welchen  Zusammenhang  der  Evangelist  Lukas  dieses  unerhörte 
Ereignis gestellt hat: Wir könnten sagen: Jesus hat – ähnlich wie der Patient in der Kopfklinik – eine 
schlechte Prognose erhalten. Wenige Verse vor unserer Perikope heißt es: „Der Menschensohn muss  
vieles erleiden, er wird verworfen und getötet werden.“ (Lk 9,22) Unmittelbar vor der Wanderung auf 
den Berg Tabor spricht Jesus in dunklen Andeutungen dies vor seinen Freunden zum ersten Mal aus.  
Und er fügt Rätselhaftes hinzu:  „Wer sein Leben retten will,  der  wird es verlieren.“ (9,24) Und er 
erwähnt das Kreuz, das er selbst, aber auch diejenigen tragen müssen, die ihm nachfolgen. Eine böse  
Ahnung von seinem Ende in Jerusalem scheint ihn umzutreiben. Und wie die Angehörigen dieses  
Patienten mit dem Hirntumor sind die Jünger schockiert. „Das darf doch nicht wahr sein!“, sagte seine  
Frau bestürzt. Aus Petrus bricht es heraus: „Das soll Gott verhüten! Das darf nicht mit Dir geschehn!“ 
(Mt 16,22) Und Jesus selbst? Heißt es nicht im Hebräerbrief, dass er „mit lauten Schreien und unter  
Tränen zu dem gerufen hat, der ihn aus dem Tod erretten konnte“? (Hebr 5,7) Ich vermute also, dass 
Jesus sich mit ähnlichen Fragen abplagte, die auch Patienten in solchen Situationen quälen: Warum?  
Warum gerade ich? Warum in so jungen Jahren? Was habe ich mir zuschulden kommen lassen? 
Warum lässt Gott das zu? Vielleicht hat er sich auch gefragt: Soll ich denn unter solchen Umständen 
wirklich hinauf nach Jerusalem gehen? Gibt es denn keine Alternativen? Wem nützt denn ein toter  
Messias? Jesus wäre zu wenig Mensch, er wäre nicht der „Menschen-Sohn“ gewesen, wenn ihm  
solche Gedanken und Gefühle fremd gewesen wären.
Wenn ich an diesen Ehemann und Vater denke, dem nach Eröffnung der Diagnose eine solch schwere  
Entscheidung abverlangt  wurde:  Was tat  er?  Er  ging  öfters  mit  seiner  Frau im Krankenhaus-Park 
spazieren. Manchmal saß er auch mit geschlossenen Augen ganz in sich versunken allein in der leeren 
Kapelle.
Ich stelle mir vor, dass Jesus in seiner Not zusammen mit seinen engsten Vertrauten einem ähnlichen 
Impuls gefolgt ist, als er sie mitnahm auf den Tabor: Weg von den vielen Leuten und der alltäglichen 
Beanspruchung, irgendwohin, wo er allein sein kann. Er geht wohl nicht zufällig auf einen Berg. Dort  
oben hat man eine andere Sicht, eine weite Sicht nach außen wie nach innen. Weitblick und Klärung,  
er wird sie dringend benötigt haben. Und er betet! - Lukas ist übrigens der einzige der Synoptiker, bei  
dem  die  Verklärung  Christi  im/beim  Gebet  geschieht.  -  „Und  während  er  betete“,  heißt  es, 
„veränderte sich das Aussehen seines Gesichtes und sein Gewand wurde leuchtend weiß.“ Jesus betet 
– intensiv und lange -, so lange, bis sich etwas verändert. Der Himmel öffnet sich gleichsam für ihn,  



2

und er erfährt Gott, seinen Vater, ganz nahe bei sich. Er hört diese Stimme, wie damals bei seiner 
Taufe im Jordan. Wie ein Licht, wie eine Erleuchtung kommt es über ihn, die bis in die innersten  
Schichten seiner Person vordringt, und alles klar werden lässt.
III. Wenn sich die letzten Unklarheiten klären, kann man von Klärung, Ver-klärung sprechen. Oftmals 
sehe ich diese Veränderung im Gesicht von Menschen, die einen solchen Prozess durchgestanden 
haben: Trotz des Schweren, das ihnen noch bevorsteht, sind sie irgendwie erleichtert und gelöst und 
wie verwandelt. Dies erleben auch die Jünger jetzt bei Jesus. Nicht nur sein Gesicht, alles an ihm 
leuchtet! Er erfährt noch einmal und wie eine Bestätigung, wer er in Wahrheit ist und bleiben wird: 
Geliebter Sohn Gottes! „Da rief eine Stimme aus der Wolke: Das ist mein auserwählter Sohn, auf ihn  
sollt Ihr hören!“  Wer weiß, wer er ist, weiß auch, was er tun und wohin er gehen muss. Oder mit F. 
Nietzsche gesprochen: „Wer ein Warum zum Leben weiß, erträgt fast jedes Wie!“ Jesus braucht diese 
Klarheit – und seine Jünger erst Recht -, damit sie an seiner Sendung nicht irrewerden, die ihn durch 
Leiden und Tod zur Herrlichkeit der Auferstehung führen wird.
Das gilt auch für uns! Verklärung muss es nicht gerade sein, aber Klärung und Klarheit; das zumindest  
brauchen auch wir immer wieder. Klärung, die aus dem Gebet, aus dem Ringen mit Gott kommt. Die 
Bibel ist davon überzeugt: In Krisensituationen und wenn bedeutsame Entscheidungen anstehen, darf 
man nicht erwarten, dass sich alles von selber klärt. Klarheit kann man nicht einfach herbeizwingen,  
indem man nur angestrengt genug nachdenkt. Sie ereignet sich auf einer anderen Ebene. Jesus lässt  
sich darauf ein, indem er bestimmte Orte aufsucht: Hier den Berg, ein andermal die Wüste oder eine  
einsame Gegend. Dort öffnet sich der Himmel, - der Himmel im eigenen Herzen, - und es lichtet sich  
vieles.
Auch wir brauchen solche Orte, sonst bleibt vieles von dem, was wir leben und glauben, unklar und 
undurchsichtig. Für den Patienten, den ich öfters besuchte, waren dies die Spaziergänge mit seiner  
Frau und die Stunden in der Klinikkapelle. „Sie war für mich wie eine schützende Höhle, in die ich  
mich immer wieder zurückziehen konnte.“, - sagte er mir. Solche Orte muss jeder von uns ausfindig 
machen. Wir werden sie dort suchen, wo wir leichter mit uns selbst innerlich in Berührung kommen,  
denn dort sind wir auch am ehesten mit Gott in Kontakt.
„Tod und Verklärung“ hat Richard Strauß eine seiner grandiosen Tondichtungen für großes Orchester 
genannt.  Ich  bin  immer  wieder  ergriffen,  wenn  ich  sie  höre.  Der  Komponist  selbst  entwarf  das 
Programm dieses Werkes, in dem das Siechtum eines Sterbenden, seine Erinnerungen an sein Leben,  
und sein Tod schließlich übergeht in die Verklärung seiner Seele. 
Nach  einigen  Tagen  wusste  dieser  Tumorpatient,  was  für  ihn  dran  ist:  Er  entschied  sich  für  die  
riskantere  Alternative,  für  die  Operation  am Kopf.  Mit  Gottvertrauen,  wie  er  sagte,  ging  er  den 
gefährlichen Eingriff an. Dieses Gottvertrauen verließ ihn auch nicht, als er ein knappes Jahr später  
doch noch sterben musste,  weil  der  Hirntumor nachgewachsen war.  Die  Klärung jedenfalls  hatte  
angehalten - und die Verklärung? : Sie lag auf dem Gesicht des Toten wie ein Vor-Schein dessen,  
wovon in der Lesung die Rede war, dass Christus  „unseren armseligen Leib verwandeln wird in die  
Gestalt seines verherrlichten Leibes.“ (Phil 3,21)

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 21.02.2016 (2. Fastensonntag Lj. C) – Lk 9, 28b-36

