
Predigt am 14.02.2016 (1. Fastensonntag Lj. C)  – Lk 4,1-13
Die letzte Versuchung

Und noch einmal trat der Versucher an Jesus heran – mit der Versuchung der Erfolglosigkeit: Er zeigte  
ihm die Kirche, wie sie sich im Laufe der Zeiten verirren und verwirren würde, und sprach: „Willst Du  
wirklich für diese Kirche, für diese Christenheit in den Tod am Kreuz gehen?“ -  Und Jesus sprach:  
„Weiche von mir Satan! Denn in der Schrift heißt es: Mit ewiger Liebe habe ich sie geliebt!“
I. Die „Legende“ hat also den drei Versuchungen Jesu in der Wüste noch eine vierte hinzugefügt im 
kritischen Blick auf die Kirche und ihre Untreue, was Jesu Wort und Auftrag betrifft. Dass Jesus vor 
Beginn seines öffentlichen Wirkens den Härtetest der Versuchung und Verlockung durch das Böse 
bestehen  musste,  das  hat  die  Menschen  seit  jeher  sehr  beeindruckt,  und  auch  die  Künstler 
beschäftigt. Einige von uns werden sich noch an den Aufruhr erinnern, den vor nahezu 30 Jahren der  
Spielfilm „Die letzte Versuchung“ von Martin Scorsese (Regisseur) in frommen Kreisen ausgelöst hat. 
Es genügte bereits die Ankündigung, dass in der Verfilmung des gleichnamigen Romans von  Nikos 
Kasantzakis Jesus im Bett mit einer Frau zu sehen sei, um einen Sturm der Entrüstung auszulösen. 
Dass Jesus auch im Bereich seiner Sexualität der Versuchung ausgesetzt gewesen sei, soweit durfte  
man nun doch nicht gehen.
Ich bestreite übrigens bis heute, dass die Verfilmung dieses weltberühmten Romans gelungen ist und 
so viel Aufhebens wert war. Aber es hat mich als junger Pfarrer und noch heute dann doch sehr 
nachdenklich gemacht, was für eine seltsame und einseitige Vorstellung wir von dem Menschen (!) 
Jesus haben müssen; wogegen wir glauben, uns schützen zu müssen, wenn uns schon der Gedanke 
unerträglich ist, Jesus habe, wie jeder normale Mensch, auch  mit seiner Sexualität gerungen.
Nebenbei gesagt: Man hat die Pointe dieses Filmes gar nicht kapiert, wenn man ihn auf eine sexuelle  
Fragestellung  reduziert.  „Die  letzte  Versuchung“  Christi  ist  schon  in  Kasantzakis  Roman 
grundsätzlicher und damit letztlich sogar problematischer: Jesus verliert im Todeskampf am Kreuz das  
Bewusstsein; und nun durchlebt er im Traum seiner Agonie die Versuchung, wie ein ganz normaler  
Mann Frau und Kinder zu haben und in einer normalen Familie sein Leben zu beschließen.
Warum soll  ihm dies  alles  nicht  auch  schon vorher  einmal  durch  den  Kopf  und  durch  das  Herz 
gegangen sein? Ist  das so abwegig? Ist  das tatsächlich schon ein Angriff auf  unseren Glauben an 
„Jesus Christus, Gottes eingeborenen Sohn, unseren Herrn“? An jedem ersten Fastensonntag wird uns 
doch im Evangelium berichtet, dass Jesus - nach seiner Taufe im Jordan und vor seinem öffentlichen  
Auftreten – in die Wüste ging und dort vom Teufel in Versuchung geführt worden ist. Kein Zweifel: Das 
NT legt sehr viel Wert darauf, dass Jesus zunächst diese Bewährungsprobe bestehen musste, bevor er  
im Auftrag Gottes unter die Menschen ging. Im Hebräer-Brief lesen wir sogar, dass er nur deshalb mit  
unserer Schwachheit mitfühlen konnte, weil er „in allem (!) wie wir in Versuchung geführt worden ist,  
aber  nicht  gesündigt  hat“ (4,15)  Vorschnell  hat  man  freilich  aus  diesem  Zusatz,  dass  er  nicht  
gesündigt habe, geschlossen, Jesus habe sozusagen gar nicht sündigen können (!); dass er gleichsam 
unfähig war zur Sünde, und dass damit seine Versuchungen mit den unsrigen gar nichts zu tun hätten. 
Und schon war man dabei, einer uralten und von der Kirche feierlich verworfenen Irrlehre auf den 
Leim zu gehen – der Irrlehre, der Häresie, dass Jesus gar kein richtiger Mensch war, dass er nur einen 
Scheinleib hatte, und allein seine Gottheit für den Glauben relevant sei. Dem entgegen bekennen wir  
mit der Kirche bis auf den heutigen Tag, dass Jesus Christus „wahrer Mensch und wahrer Gott“ ist – 
beides zugleich, aber „ungetrennt und unvermischt“, so schwer das seit jeher zu verstehen ist. 
Also und etwas respektlos gesagt: Wir tun weder Jesus noch dem Glauben an ihn einen Gefallen, 
wenn wir sein Menschsein, seine Menschheit so „verdünnen“, dass davon nur das übrigbleibt, was 
wir selbst an frommen, idealen, idealistischen Vorstellungen davon haben. An Weihnachten haben 
wir  es  noch  viel  drastischer  und  mit  dem  Johannes-Prolog  bezeugt:“  „Und  das  Wort  ist  Fleisch  
geworden!“  Jesus von Nazareth, ein Mensch aus Fleisch und Blut! Und nur deshalb weiß er, wie uns 
zumute ist, wie herrlich, aber auch wie erbärmlich es ist, ein Mensch zu sein.
Ständig griffbereit in meinem Brevier liegt ein Gebet des großen Theologen Karl Rahner, das von der 
Nachfolge Christi handelt. Dort heißt es:



„Herr Jesus Christus, Sohn des lebendigen Gottes, wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch, wir beten dich  
an: Du hast alles mit uns geteilt! Du selber, herrlicher Abglanz des Vaters, hast unser Leben gelebt. Du  
kennst es, dieses unser Leben; du hast es erfahren und ausgekostet. Du weißt, wie es ist. Wir können  
nicht sagen, dass Du nicht wüsstest, wie es ist, ein Mensch zu sein; dass Du nicht nachfühlen könntest,  
was es bedeutet, untertan zu sein den Mächten und Gewalten dieser Erde. Du hast gespürt, was es  
heißt, einen Leib zu haben, das Fleisch der Sünde und des Todes; was es heißt, eingefangen zu bleiben  
in  der  Endlichkeit  unter  den  Zwängen  dieser  Erde:  Hunger  und  Broterwerb,  Verfangenheit  in  
Umgebung und Lebenslagen, die man sich nicht selber wählt; Herkommen und Gesetze, die über uns  
verfügen. Du warst ein Mensch! Es muss sinnvoll, schön und selig sein, ein Mensch zu sein. Dir und  
Deinem Leben glauben wir es…“ 
II. An den Anfang der österlichen Bußzeit stellt die Kirche also nicht nur die naheliegende Mahnung, 
dass wir unseren eigenen Versuchungen wieder energischer Widerstand leisten sollen. Viel wichtiger 
ist die Ermutigung, die vom heutigen Evangelium ausgeht und die ungefähr so lauten könnte: Jesus 
selbst kennt deine Versuchungen und ist auch darin an deiner Seite! Ihr braucht vor ihm und vor Gott  
nichts zu verbergen, auch die schlimmsten Versuchungen nicht, denen ihr ausgesetzt oder unterlegen  
seid.  Im  ältesten,  im  Markus-Evangelium  wird  ja  die  Versuchung  Jesu  in  der  Wüste  ohne  alle 
Einzelheiten erzählt und summarisch so zusammengefasst:  „...er wurde vom Satan in Versuchung  
geführt. Er lebte bei den wilden Tieren und die Engel dienten ihm.“  (1,13) Bei den wilden Tieren – ob 
das nicht ein versteckter Hinweis ist auf das wilde Tier im Menschen, das Animalische, das uns oft 
genug bedrängt und überwältigt? Ich mag vor mir selber erschrecken, aber ich brauche das alles nicht  
herauszuhalten aus meiner  Beziehung zu Gott; es gehört  zu  meinem Menschsein  und zu meiner 
Kreatürlichkeit vor Gott. Es gilt gerade auch hier der spirituelle und psychologische Grundsatz:  „Du 
kannst nur ändern, was Du angenommen hast!“
Ein solcher Umgang mit meinen Versuchungen und Niederlagen, mit meinen Gefühlen und Konflikten 
ist oftmals schwerer, als nur ein paar offensichtliche Defizite und Defekte an mir zu bekämpfen. Wenn  
uns dagegen die österliche Bußzeit dazu verhelfen könnte, unsere Schattenseiten, unsere geheimen 
Versuchungen und Abhängigkeiten vor Gott aufzudecken und ihm hinzuhalten; wenn wir Jesus, dem 
Christus, glauben könnten, dass er das alles am eigenen Leib, an der eigenen Seele erfahren hat und  
gerade deshalb zu heilen vermag, dann erst kommt dieser innere Umwandlungsprozess voran, den 
die Bibel Umkehr nennt. Dann bekommt unsere Taufe wieder neuen Glanz, weil deutlich wird, dass 
Gott uns das neue Leben der Gnade nicht einfach überstülpen, sondern dass wir es mitten in den  
Versuchungen und Bewährungen des alltäglichen Lebens zum Vorschein bringen sollen. Das klingt 
zugebenermaßen ein wenig blass und unanschaulich. Karl Rahner hat es am Ende seines o.g. Gebetes 
schöner und hilfreicher formuliert, wenn er schließt:
„Lebe also in uns! Dir gehört unser Leben und unser Tod. Deinem Lebensgesetz wollen wir untertan  
sein. Verfüge Du über uns! Wir wollen uns nicht wundern, sondern allezeit zustimmen, wenn Du Dein  
Leben in uns fortsetzt: das gewöhnliche, das alltägliche, das bittere Leben; das Leben, dessen Speise  
der Wille des Vaters ist. Wir wollen Dir nachfolgen!“

Josef Mohr, Kath. Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 14.02.2016 (1. Fastensonntag Lj. C) – Lk 4,1-13

