
1

Predigt am 10.02.2016 (Aschermittwoch)

Enthaltsamzeit

I.  Enthaltung von Wortspielen und Wortschöpfungen fällt mir schwer: Enthaltsamzeit. Die 
Fasten-zeit der Enthaltsam-keit hat mit dem Aschermittwoch begonnen. Aus naheliegenden 
Gründen weiß ich seit Studienjahren, dass ich Zeit(en) brauche für die  Enthaltsamkeit, die 
eingeübt werden muss und eine gute, gesunde, geistliche Motivation braucht. Bei meiner 
Entscheidung  für  ein  pflichtzölibatäres  Leben  hat  mich  ein  Gedanke  von  Karl  Rahner 
besonders überzeugt: Der Verzicht auf praktizierte Sexualität könnte doch ein Argument sein 
in  der  bedrängenden  Frage,  ob  es  GOTT  tatsächlich  und  überhaupt  gibt:  Wenn  es  IHN 
nämlich  gar  nicht  gibt,  wovon  immer  mehr  Menschen  überzeugt  sind,  wäre  ein  solch 
enthaltsames  Leben  völlig  sinnlos!  Leider  wird  dieses  eschatologische  Zeichen,  dieses 
„Zeugnis ohne Worte“ kaum mehr verstanden. In dieser freiwillig übernommenen Abstinenz 
war  das  Schreckgespenst  immer  der  unfreiwillige,  aufgezwungene  Verzicht,  dessen 
gefürchteter Ernstfall schwere Krankheit und Sterben ist. Zumindest – so hoffe ich nach wie 
vor – werde  ich es eines Tages leichter haben, auf alles, sogar auf mein Leben zu verzichten, 
wenn ich den enthaltsamen Verzicht lebenslang durchgehalten habe in einem so zentralen 
Bereich  menschlichen  Lebens.  Auch  in  der  „Österlichen  Bußzeit“  geht  es  um  Fasten  als 
Enthaltsamkeit,  Einschränkung,  Konsumverzicht  und  Triebverzicht.  Auch  Luxus  und 
hemmungsloser, rücksichtsloser Konsum können triebgesteuert sein und abhängig machen: 
Was treibt  mich an,  was treibe ich mit  meinem Leben? Wovon will  ich frei  werden,  um 
frei(er) zu werden für mein wahres Selbst und für den Menschen, den Gott in mir sieht?

II. Und da stoße ich auf ein Buch, dessen unerhörte Botschaft mich staunen macht und nicht  
mehr loslässt. Im Klappentext heißt es:

 „Durch einen schweren Unfall,  der zu seiner völligen Lähmung vom Hals abwärts führte,  
wurde Philippe Pozzo di Borgo, ein strahlender und rastloser Erfolgsmensch, in die Stille des  
Innehaltens  gezwungen.  Zurückgeworfen  auf  ein  ihm  unbekanntes  Selbst,  wurde  ihm  
bewusst,  wie  wenig  aufnahmebereit  er  bislang  anderen  gegenüber  war  –  ganz  egal,  ob  
Fremde oder  die eigene Frau.  Er  erkannte,  dass man einem Menschen nur dann wirklich  
begegnen kann, wenn man  die Waffen streckt und ihm entblößt gegenübertritt, offen für das  
nicht Perfekte. Nur so können wir die eigene Schwäche und die eigene Menschlichkeit ohne  
Angst zulassen. Und nur so kann eine menschliche Gesellschaft gelingen.“

Der oben genannte französische Autor des Buches – sein deutscher Titel: „ICH UND DU – 
Mein Traum von Gemeinschaft jenseits  des  Egoismus“ (Hanser  Berlin,  München 2015)– 
wurde berühmt durch die Verfilmung seiner Autobiographie.  In die deutschen Kinos kam 
dieser  grandiose Film mit  dem sprichwörtlichen Titel  „Ziemlich  beste  Freunde“. Wer  ihn 
gesehen hat, vergisst ihn nicht mehr. Er löste eine Begeisterungswelle aus, gerade weil es um 
einen  Schwerstbehinderten  geht,  dessen  Lebenslust  und  Lebensfreude  nach  schwerer 
Depression bis  heute ungebrochen ist.  Erschütterung und Rührung,  aber auch Heiterkeit, 
Hoffnung  und  fassungsloses  Staunen  löste  dieser  Film  bei  den  Zuschauern  aus,  und 
veranlasste den seit 23 Jahren bis auf den Kopf völlig gelähmten „Tetraplegiker“ seine vor 
allem  inneren  Erfahrungen  und  Erkenntnisse  in  einem  zweiten  Buch  mitzuteilen.  Bis  zu 
seinem Gleitschirm-Unfall in den Alpen Savoyens im Jahre 1993 war Pozzo di Borgo Chef des 

https://de.wikipedia.org/wiki/Savoyen


2

Champagnerhauses  Pommery. Seine Frau Béatrice, mit der er zwei Kinder hat,  starb drei 
Jahre nach seinem Unfall an einem langjährigen, qualvollen Krebsleiden. Das alles schildert 
er noch einmal in „Ich und Du“ und lässt den Leser teilhaben an seinen ungewöhnlichen 
Einsichten,  zu  denen  er  nach  eigener  Überzeugung  nur  durch  die  ihm  aufgezwungene 
Enthaltsamkeit kommen konnte:

„Du und  ich,  diese  Gleichung  war  mir  früher  fremd.  Ich  stellte  mir  die  Frage nach  dem  
anderen nicht… Die um sich greifende Vereinsamung, die immer größer werdende Gier wird  
mir in meiner völligen Hilflosigkeit immer deutlicher. – Vor meinem schweren Unfall war ich  
vom  anderen  abgeschnitten,  zu  sehr  mit  mir  selbst  beschäftigt,  mit  meinem  Erfolg,  mit  
Macht, mit Eroberungen, dem Eindruck, den ich schinden konnte. Ich war mir selbst im Weg,  
nie  zufrieden,  immer  getrieben  und  aktiv.  Die  Maßlosigkeit  nährt  in  uns  ein  Gefühl  der  
Allmacht, ja der Unsterblichkeit.  Dabei sind wir so verletzlich, wie ich eines Tages im Juni  
1993 brutal erfahren sollte…- In meiner Familie nannte man mich ‚Philippe auch‘, weil ich das  
als  Kind  immer  gerufen  hatte:  Ich  auch,  ich  zuerst!  Ich  wollte  immer  alles  haben.  Im  
Erwachsenenalter artete diese Einstellung bei mir in eine verheerende Anspruchshaltung aus:  
Immer alles, immer mehr, und zwar sofort!“ 

In diesem Extremsport, der ihn zu Fall brachte, erkennt er heute den „Mythos der Gefahr als  
Ersatz  für  echtes  Leben  und  als  Sackgasse.“  Und  dann  die  unter  großen  Schmerzen 
gewonnene Einsicht:

 „Mein Ich im Werden hat die Stille gebraucht. Das Ich erledigt seine innere Reinigung im  
Stillen. Heute leuchtet es mir ein: Bevor das Ich überhaupt in eine Beziehung treten kann,  
muss  es  sich  erst  in  der  Stille  entwickeln.  –  Ich  mache die  Erfahrung einer  unverhüllten,  
verfügbaren Gegenwart.  Was für  eine Überraschung!  Nun bin  ich  wirklich  anwesend,  im  
wahrsten Sinne unbeschwert, befreit von der Zukunft.“

Das  7.  Kapitel  des  schmalen  Buches passt  besonders  gut  zum Aschermittwoch nach der 
Fastnachtszeit: „Weg mit den Masken“. Dort heißt es: 

„In  der  Reglosigkeit  und  Stille  habe  ich  mich  wiedergefunden.  Meine  Identität  war  von  
hektischer Geschäftigkeit der modernen Gesellschaft verdeckt.“ - Der von adeligem Hause aus 
vermögende und erfolgreiche  Geschäftsmann entdeckt  „den  außerordentlichen  Reichtum 
des Nichtstuns als zutiefst revolutionäre und nonkonformistische Erkenntnis! ... Es liegt ein  
Reichtum darin, kein Akteur zu sein. Seine Rolle zu spielen ist sehr anstrengend und bringt  
einem selbst  nichts  außer  allenfalls  mehr Anerkennung von den anderen.  Aber  wo bleibt  
unser eigentliches Ich, wenn wir nur eine Rolle übernehmen…? Weg mit den Masken! Ich  
habe die wahre Klangfarbe meiner Stimme, meiner Person wiedergefunden und bin zutiefst  
glücklich darüber, passiv, schutzlos und unverhüllt inmitten der anderen zu sein, ganz und gar  
anwesend.“ 

Mir  ist  die  Spucke  weggeblieben!  Das  schreibt,  das  diktiert  einer,  den  wir  zu  den 
unglücklichsten  Menschen  zählen  würden.  Was  doch  die  Enthaltsamkeit,  noch  dazu  die 
aufgezwungene,  aber angenommene völlige Enthaltsamkeit,  an Einsichten hervor bringen 
kann! Das Buch ist voll davon. Nehmen Sie sich die Lektüre vor für die heute beginnende 
„Enthaltsamzeit“,  ob  Sie  gesund  oder  krank  sind;  erst  recht,  wenn  sie  es  mit 

https://de.wikipedia.org/wiki/Pommery


3

schwerbehinderten  Menschen zu  tun  haben oder  sich selber  vor  dem letzten,  tödlichen 
Verzicht fürchten, an den uns der Aschermittwoch gemahnt. 

III. Wer nun freilich ein frommes Buch mit einem ausdrücklichen Glaubenszeugnis erwartet,  
wird enttäuscht.  Philippe bewunderte zwar das Sterben seiner tiefgläubigen, katholischen 
Ehefrau Beatrice und freute sich über den unaufdringlichen Gebetskreis, der ihr und ihm eine 
große Stütze war. Er selber aber würde nur allzu gerne an Gott glauben und kann es doch 
nicht. Er ahnt aber, dass es eine Gnade ist, so (an Gott) glauben zu können: 

„Ich tue mir immer noch schwer, meinen Unglauben, mein fehlendes Verständnis mit dem  
selbstverständlichen Glauben von Beatrice und so vielen Menschen zu vereinbaren. Oft habe  
ich sie um das Licht beneidet, das sie, bar jeder Sorge, in ihrem absoluten Glauben, ihrem  
tiefen Vertrauen ausstrahlte… Manchmal, wenn ich, in der Stille entwaffnet, die Augen öffne,  
fühle ich mich im Einklang; das nenne ich ‚glauben‘. In diesem Sinne antworte ich mit Ja!-  Ja,  
an den ANDEREN, an die anderen, glaube ich, dazu stehe ich, damit bin ich im Einklang. Ich  
bin mit  IHM, mit  ihnen zusammen.“  (Hervorhebung von mir)  Die anderen bilden meinen  
Zugang zu diesem völligen Mysterium namens Gott. Für mich ist er keine Antwort. Ich fasse  
ihn auf dem Umweg über die anderen ins Auge, die mit ihm in Beziehung stehen und in  
denen er lebt. Diese Gnade ist mir nicht zuteil geworden, und das treibt mich manchmal in  
die  Verzweiflung.  Ich  spüre,  wie  sehr  der  Glaube  die  Beziehung  zwischen  Dir  und  Mir,  
zwischen allen Menschen erleichtert. Aber es geht auch ohne. In der Stille ist alles möglich,  
selbst  wenn das  Mysterium Gottes  nicht  selbstverständlich  ist:  Die  Aussöhnung mit  dem  
eigenen Leben, die vollkommene Entwaffnung, das Wohlwollen gegenüber der Welt und den  
Menschen…“

Es geht auch ohne; in der Stille ist alles möglich. Ich nehme dieses Stichwort auf und deute es 
um für die vor uns liegende Enthaltsamzeit: Es geht auch ohne! In der Stille ist alles möglich!:  
Das ist doch eine gute Maxime für die Enthaltsamkeit in der Fastenzeit. Ich jedenfalls will es  
wieder versuchen und Sie alle lade ich dazu ein.

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de


