Predigt am 10.02.2016 (Aschermittwoch)
Enthaltsamzeit

I. Enthaltung von Wortspielen und Wortschépfungen fallt mir schwer: Enthaltsamzeit. Die
Fasten-zeit der Enthaltsam-keit hat mit dem Aschermittwoch begonnen. Aus naheliegenden
Grinden weiB ich seit Studienjahren, dass ich Zeit(en) brauche fiir die Enthaltsamkeit, die
eingelibt werden muss und eine gute, gesunde, geistliche Motivation braucht. Bei meiner
Entscheidung fiir ein pflichtzblibatdres Leben hat mich ein Gedanke von Karl Rahner
besonders liberzeugt: Der Verzicht auf praktizierte Sexualitdat konnte doch ein Argument sein
in der bedrangenden Frage, ob es GOTT tatsachlich und Uberhaupt gibt: Wenn es IHN
namlich gar nicht gibt, wovon immer mehr Menschen (iberzeugt sind, ware ein solch
enthaltsames Leben voéllig sinnlos! Leider wird dieses eschatologische Zeichen, dieses
»Zeugnis ohne Worte” kaum mehr verstanden. In dieser freiwillig ibernommenen Abstinenz
war das Schreckgespenst immer der unfreiwillige, aufgezwungene Verzicht, dessen
geflirchteter Ernstfall schwere Krankheit und Sterben ist. Zumindest — so hoffe ich nach wie
vor —werde ich es eines Tages leichter haben, auf alles, sogar auf mein Leben zu verzichten,
wenn ich den enthaltsamen Verzicht lebenslang durchgehalten habe in einem so zentralen
Bereich menschlichen Lebens. Auch in der ,Osterlichen BuRzeit” geht es um Fasten als
Enthaltsamkeit, Einschrankung, Konsumverzicht und Triebverzicht. Auch Luxus und
hemmungsloser, riicksichtsloser Konsum kdnnen triebgesteuert sein und abhdngig machen:
Was treibt mich an, was treibe ich mit meinem Leben? Wovon will ich frei werden, um
frei(er) zu werden fiir mein wahres Selbst und fiir den Menschen, den Gott in mir sieht?

Il. Und da stofRRe ich auf ein Buch, dessen unerhorte Botschaft mich staunen macht und nicht
mehr loslasst. Im Klappentext heilt es:

,Durch einen schweren Unfall, der zu seiner vélligen Ldhmung vom Hals abwdirts fiihrte,
wurde Philippe Pozzo di Borgo, ein strahlender und rastloser Erfolgsmensch, in die Stille des
Innehaltens gezwungen. Zuriickgeworfen auf ein ihm unbekanntes Selbst, wurde ihm
bewusst, wie wenig aufnahmebereit er bislang anderen gegeniiber war — ganz egal, ob
Fremde oder die eigene Frau. Er erkannte, dass man einem Menschen nur dann wirklich
begegnen kann, wenn man die Waffen streckt und ihm entbléfSt gegeniibertritt, offen fiir das
nicht Perfekte. Nur so kénnen wir die eigene Schwdche und die eigene Menschlichkeit ohne
Angst zulassen. Und nur so kann eine menschliche Gesellschaft gelingen.”

Der oben genannte franzosische Autor des Buches — sein deutscher Titel: ,ICH UND DU -
Mein Traum von Gemeinschaft jenseits des Egoismus” (Hanser Berlin, Miinchen 2015)-
wurde berihmt durch die Verfilmung seiner Autobiographie. In die deutschen Kinos kam
dieser grandiose Film mit dem sprichwoértlichen Titel ,,Ziemlich beste Freunde”. Wer ihn
gesehen hat, vergisst ihn nicht mehr. Er |6ste eine Begeisterungswelle aus, gerade weil es um
einen Schwerstbehinderten geht, dessen Lebenslust und Lebensfreude nach schwerer
Depression bis heute ungebrochen ist. Erschitterung und Riihrung, aber auch Heiterkeit,
Hoffnung und fassungsloses Staunen loste dieser Film bei den Zuschauern aus, und
veranlasste den seit 23 Jahren bis auf den Kopf vollig gelahmten ,Tetraplegiker” seine vor
allem inneren Erfahrungen und Erkenntnisse in einem zweiten Buch mitzuteilen. Bis zu
seinem Gleitschirm-Unfall in den Alpen Savoyens im Jahre 1993 war Pozzo di Borgo Chef des


https://de.wikipedia.org/wiki/Savoyen

Champagnerhauses Pommery. Seine Frau Béatrice, mit der er zwei Kinder hat, starb drei
Jahre nach seinem Unfall an einem langjahrigen, qualvollen Krebsleiden. Das alles schildert
er noch einmal in ,Ich und Du” und lasst den Leser teilhaben an seinen ungewdhnlichen
Einsichten, zu denen er nach eigener Uberzeugung nur durch die ihm aufgezwungene
Enthaltsamkeit kommen konnte:

,Du und ich, diese Gleichung war mir friiher fremd. Ich stellte mir die Frage nach dem
anderen nicht... Die um sich greifende Vereinsamung, die immer gréfSer werdende Gier wird
mir in meiner vélligen Hilflosigkeit immer deutlicher. — Vor meinem schweren Unfall war ich
vom anderen abgeschnitten, zu sehr mit mir selbst beschdftigt, mit meinem Erfolg, mit
Macht, mit Eroberungen, dem Eindruck, den ich schinden konnte. Ich war mir selbst im Weg,
nie zufrieden, immer getrieben und aktiv. Die Maflosigkeit néhrt in uns ein Gefiihl der
Allmacht, ja der Unsterblichkeit. Dabei sind wir so verletzlich, wie ich eines Tages im Juni
1993 brutal erfahren sollte...- In meiner Familie nannte man mich ,Philippe auch’, weil ich das
als Kind immer gerufen hatte: Ich auch, ich zuerst! Ich wollte immer alles haben. Im
Erwachsenenalter artete diese Einstellung bei mir in eine verheerende Anspruchshaltung aus:
Immer alles, immer mehr, und zwar sofort!”

In diesem Extremsport, der ihn zu Fall brachte, erkennt er heute den , Mythos der Gefahr als
Ersatz fiir echtes Leben und als Sackgasse.” Und dann die unter groRen Schmerzen
gewonnene Einsicht:

»Mein Ich im Werden hat die Stille gebraucht. Das Ich erledigt seine innere Reinigung im

Stillen. Heute leuchtet es mir ein: Bevor das Ich iiberhaupt in eine Beziehung treten kann,
muss es sich erst in der Stille entwickeln. — Ich mache die Erfahrung einer unverhiillten,
verfiigbaren Gegenwart. Was fiir eine Uberraschung! Nun bin ich wirklich anwesend, im
wahrsten Sinne unbeschwert, befreit von der Zukunft.”

Das 7. Kapitel des schmalen Buches passt besonders gut zum Aschermittwoch nach der
Fastnachtszeit: ,Weg mit den Masken”. Dort heil3t es:

»In der Reglosigkeit und Stille habe ich mich wiedergefunden. Meine Identitit war von
hektischer Geschdftigkeit der modernen Gesellschaft verdeckt.” - Der von adeligem Hause aus
vermogende und erfolgreiche Geschaftsmann entdeckt ,, den auflerordentlichen Reichtum
des Nichtstuns als zutiefst revolutionédre und nonkonformistische Erkenntnis! ... Es liegt ein
Reichtum darin, kein Akteur zu sein. Seine Rolle zu spielen ist sehr anstrengend und bringt
einem selbst nichts aufler allenfalls mehr Anerkennung von den anderen. Aber wo bleibt
unser eigentliches Ich, wenn wir nur eine Rolle libernehmen...? Weg mit den Masken! Ich
habe die wahre Klangfarbe meiner Stimme, meiner Person wiedergefunden und bin zutiefst
gliicklich dariiber, passiv, schutzlos und unverhiillt inmitten der anderen zu sein, ganz und gar
anwesend.”

Mir ist die Spucke weggeblieben! Das schreibt, das diktiert einer, den wir zu den
ungliicklichsten Menschen zahlen wirden. Was doch die Enthaltsamkeit, noch dazu die
aufgezwungene, aber angenommene voéllige Enthaltsamkeit, an Einsichten hervor bringen
kann! Das Buch ist voll davon. Nehmen Sie sich die Lektiire vor fir die heute beginnende
,Enthaltsamzeit”, ob Sie gesund oder krank sind; erst recht, wenn sie es mit


https://de.wikipedia.org/wiki/Pommery

schwerbehinderten Menschen zu tun haben oder sich selber vor dem letzten, todlichen
Verzicht flirchten, an den uns der Aschermittwoch gemahnt.

Ill. Wer nun freilich ein frommes Buch mit einem ausdriicklichen Glaubenszeugnis erwartet,
wird enttauscht. Philippe bewunderte zwar das Sterben seiner tiefglaubigen, katholischen
Ehefrau Beatrice und freute sich Giber den unaufdringlichen Gebetskreis, der ihr und ihm eine
grolRe Stlitze war. Er selber aber wiirde nur allzu gerne an Gott glauben und kann es doch
nicht. Er ahnt aber, dass es eine Gnade ist, so (an Gott) glauben zu kénnen:

»lch tue mir immer noch schwer, meinen Unglauben, mein fehlendes Verstdndnis mit dem
selbstverstdndlichen Glauben von Beatrice und so vielen Menschen zu vereinbaren. Oft habe
ich sie um das Licht beneidet, das sie, bar jeder Sorge, in ihrem absoluten Glauben, ihrem
tiefen Vertrauen ausstrahlte... Manchmal, wenn ich, in der Stille entwaffnet, die Augen 6ffne,
flihle ich mich im Einklang; das nenne ich ,glauben’ In diesem Sinne antworte ich mit Ja!- Ja,
an den ANDEREN, an die anderen, glaube ich, dazu stehe ich, damit bin ich im Einklang. Ich
bin mit IHM, mit ihnen zusammen.” (Hervorhebung von mir) Die anderen bilden meinen
Zugang zu diesem vélligen Mysterium namens Gott. Fiir mich ist er keine Antwort. Ich fasse
ihn auf dem Umweg liber die anderen ins Auge, die mit ihm in Beziehung stehen und in
denen er lebt. Diese Gnade ist mir nicht zuteil geworden, und das treibt mich manchmal in
die Verzweiflung. Ich spiire, wie sehr der Glaube die Beziehung zwischen Dir und Mir,
zwischen allen Menschen erleichtert. Aber es geht auch ohne. In der Stille ist alles méglich,
selbst wenn das Mysterium Gottes nicht selbstverstindlich ist: Die Ausséhnung mit dem
eigenen Leben, die vollkommene Entwaffnung, das Wohlwollen gegeniiber der Welt und den
Menschen...”

Es geht auch ohne; in der Stille ist alles moglich. Ich nehme dieses Stichwort auf und deute es
um fir die vor uns liegende Enthaltsamzeit: Es geht auch ohne! In der Stille ist alles moglich!:
Das ist doch eine gute Maxime fiir die Enthaltsamkeit in der Fastenzeit. Ich jedenfalls will es
wieder versuchen und Sie alle lade ich dazu ein.

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de



