
1

Predigt am 24.01.2016 (3. Sonntag Lj.C): Lk 4,14-21
Was für ein Gottesbild!?

I. „Credo in un Dio crudel – Ich glaube an einen grausamen Gott, der mich erschaffen hat.”  
Nie  werde  ich  das  blasphemische  Glaubensbekenntnis  des  Jago  in  G.  Verdis  „Othello“ 
vergessen. Es jagt mir bis heute einen Schauer ein. Die französische Satire-Zeitung „Charlie 
Hebdo“ zeigte kürzlich auf der Titelseite ihrer Sonderausgabe, ein Jahr nach dem blutigen 
Anschlag  auf  ihre  Redaktion,  eine  schreckliche  Karikatur:  Gott  selber  ist  ein  blutiger 
Mörder! Dargestellt als alter, bärtiger, blindwütiger Mann mit dem göttlichen Dreieck nebst 
allsehendem Auge über dem Kopf. Das weiße Gewand ist blutbefleckt,  auf dem Rücken 
trägt die flüchtende Figur eine Kalaschnikow. Darüber die Schlagzeile:  „Ein Jahr danach –  
Der Meuchelmörder ist immer noch unterwegs“. 

Foto: dpa
 

Abgesehen davon, dass die islamistischen Terroristen schon gar nicht an einen dreifaltigen 
Gott glauben, und Allah, der Allbarmherzige, sich gar nicht darstellen lässt, schockiert mich 
die Botschaft, die weit verbreitete Überzeugung, dass GOTT selbst grausam, gewalttätig und 
rachsüchtig sei; dass der wahnhafte Glaube an seine dunkle Existenz die Ursache aller in 



2

seinem  Namen  verübten  Verbrechen  ist.  Diese  erneute  Beleidigung  ausgerechnet  des 
christlichen  Gottesglaubens  lässt  mich  freilich  auch  danach  fragen,  ob  nicht  doch  und 
immer noch  ein   finsteres,  dämonisches  Gottesbild  in  den Seelen so mancher  Christen 
irrlichtert, obwohl die Gottesbotschaft des Evangeliums eine ganz andere ist? Viele von uns 
Älteren  wurden  tatsächlich  religiös  noch  so  geprägt,  dass  ein  übermächtiger  Gott  der 
Überwachung und Vergeltung sie zeitlebens in Schach hielt. Viele vermochten sich nicht  
davon zu lösen, - es sei denn sie lösten sich eines Tages für immer von Glaube und Kirche,  
von der sie nur noch wissen, dass sie ihnen Angst vor seiner Überwachung und Vergeltung 
gemacht hätten.

II. Wenn  wir  unter  dieser  Fragestellung  und  mit  dieser  Problematik  an  den  Text  des 
heutigen Evangeliums herangehen, machen wir eine erstaunliche Entdeckung. Erzählt wird 
der  Auftritt  Jesu  in  der  Synagoge  seiner  Heimatstadt  Nazareth,  wo  man  ihn  mit  einer 
Mischung von Spannung und Skepsis aufnimmt. Nach Art eines Schriftgelehrten erhebt er 
sich,  um  die  Lesung  „aus  der  Schrift“ vorzutragen  und  den  betreffenden  Abschnitt 
auszulegen.  Man  reicht  ihm  die  Buchrolle  des  Propheten  Jesaja,  und  aufgrund  einer 
wunderbaren Fügung stößt Jesus sogleich auf die für sein Selbstverständnis entscheidende 
Stelle:  „Der Geist  des Herrn ruht auf  mir,  denn der  Herr  hat mich gesalbt.  Er  hat mich  
gesandt, damit ich den Armen eine frohe Botschaft bringe, den Gefangenen die Entlassung  
zu verkünden und den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze  
und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe.“ Und er sprach: „Heute hat sich das Schriftwort, das  
ihr eben gehört habt, erfüllt!“
Wenn wir nun dieses Schriftwort bei Jesaja – es steht im 61. Kapitel - nachschlagen, stellen 
wir fest, dass Jesus an der Stelle abgebrochen hat, wo er hätte weiterlesen müssen: „…dass  
ich ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe und einen Tag der Rache unseres Gottes.“ Dieser Gott 
der  Vergeltung  und  der  Angst  hat  in  Jesu  Gottesverkündigung,  in  seinem  Gottesbild 
offenkundig keinen Platz mehr! Für Eugen Biser, dem ich diesen Hinweis verdanke, ist das 
der  wahre,  der  tiefere  Grund  für  das,  was  wir  in  der  Fortsetzung  im  Evangelium  am 
kommenden  Sonntag  hören,  dass  nämlich  die  zunächst  freudige  Zustimmung  seiner 
Landsleute plötzlich umschlägt in Wut und Ablehnung, ja, dass man schließlich einen ersten 
Tötungsversuch  unternimmt,  ihn  „an  den  Abhang  des  Berges  drängt....,um  ihn  
hinabzustürzen.“ Der  bedingungslos  liebende  Gott,  der  „gut  ist  selbst  gegen  die  
Undankbaren  und  Bösen“ (Mt  5,45)  irritierte  schon  damals  die  Menschen.  Jesus  hat 
offensichtlich dieses Drohwort bei Jesaja ganz bewusst unterdrückt, ausgelassen und damit 
die  von seinen Landsleuten gehegte  Hoffnung auf  ein  Gottesgericht  über  die  verhasste 
Römerherrschaft zunichte gemacht. 
Wir  sehen  also  zweierlei:  Es  gab  und  gibt  das  religiöse  Bedürfnis  nach  Rache  und 
Vergeltung, dem Gott nach landläufiger Meinung zu entsprechen hat, und das ja auch dem 
biblischen Gott auf weite Strecken nicht fremd ist. (Es gibt in der Bibel zweifellos eine sich 
entwickelnde, wachsende Gotteserkenntnis!) Wieviel Unheil richtet die Religion bis heute in 
aller Welt an, wenn sich Fanatiker unbelehrbar als Vollstrecker eines solchen Gottes fühlen, 
ihre  Feinde  mit  Hass  und  Terror  überziehen  –  und  dies  noch  dazu  als  gottgewollt 
auszugeben  wagen.  Aber  auch  bei  weniger  militanten  Gläubigen  schlägt  diese  düstere 
Erwartung an Gott zurück auf den Menschen, der sich nun gerade vor einem solchen Gott 
ängstigen  und  in  Acht  nehmen  muss.  Das  ist  für  mich  eine  Erklärung  für  den  an  sich 
unerklärlichen Rückfall der Kirche, die so schnell aus der Frohbotschaft Jesu wieder eine 
Drohbotschaft  gemacht  hat,  auch  wenn  sie  sich  offiziell  davon  verabschiedet  und 



3

zurückgefunden  hat  zu  jener  göttlichen  Barmherzigkeit,  die  Papst  Franziskus  über  das 
„Heilige Jahr“ gestellt hat. 
III. Tatsächlich  kann  sich  weder  das  grausame  Glaubensbekenntnis  des  Jago  noch  die 
unverschämte  Gottes-Karikatur von „Charlie Hebdo“ auf den Gott und Vater Jesu Christi 
berufen.  Hier  wird in  Wahrheit  ein  Popanz  abgelehnt,  in  den der  Mensch sein  eigenes 
zutiefst  widersprüchliches  Wesen  hinein  projiziert  hat.  Hier  wird  in  Wahrheit  ein 
heidnisches (!) Gottesbild karikiert, das allerdings und wie gesagt,  bis heute sein Unwesen 
treibt  in  den Herzen und Seelen  gerade  auch  sehr  frommer  Menschen.  Immer  wieder 
erlebe ich es in Gesprächen mit belasteten oder gar psychisch kranken Menschen, dass sie 
mit  einem zutiefst  ambivalenten Gottesbild  ringen,  mit  einem Gott,  der  heute gut  und 
morgen  böse,  heute  gnädig  und  morgen  unerbittlich,  heute  barmherzig  und  morgen 
grausam  sein  kann.  Mit  diesem  zwiespältigen  Gottesbild,  das  sich  so  hartnäckig  unter 
gläubigen wie ungläubigen Menschen hält, hat Jesus jedoch ganz und gar gebrochen. Das 
ist  meine  tiefste  Überzeugung!  Dem  setzt  er  den  von  ihm  entdeckten  Gott  der 
bedingungslosen  Liebe  entgegen,  und  dies  in  der  Gewissheit,  damit  allein  der  tiefsten 
Gottessehnsucht des Menschenherzen zu entsprechen. Doch diese seine Gottesbotschaft 
kam nicht an,  und so kam es nicht nur zum Bruch mit seinen Landsleuten in Nazareth, 
sondern  auch  zu  jenem  großen  Massenabfall  unter  seinen  Jüngern,  von  dem  alle  vier 
Evangelien wissen, und mit dem seine Passion bereits ihren geheimen Anfang nimmt.
Es  ist  also  gar  keine  Frage,  dass  auch  wir  mit  diesem  „neuen“,  von  Jesus  entdeckten 
Gottesbild nicht weniger ringen müssen. Alle  unsere bohrenden Fragen nach dem Sinn, 
nach der Vereinbarkeit von so viel unschuldigem Leid mit einem gütigen, allbarmherzigen, 
allmächtigen Gott: Diese Fragen verschwinden ja nicht einfach, wenn wir Jesus glauben und 
mit ihm glauben an einen vorbehaltlos liebenden Gott, der keine Rache, keine gnadenlose 
Vergeltung kennt.  Er bleibt der oft genug verborgene, dunkle Gott, der uns viele Rätsel  
aufgibt. Er ist dann aber auch nicht dieser läppische „liebe Gott“, bei dem man sich alles 
erlauben und mit dem man eine Religion der Beliebigkeit und Gleichgültigkeit rechtfertigen 
kann.  Der Gott der Liebe bleibt  der unbedingt  ernstzunehmende und uns  einfordernde 
Gott, denn seine Liebe kann wehtun, wenn sie uns „zurechtlieben“ will und unser Leben 
durchkreuzt. Nur Angst, Angst brauchen wir vor diesem Gott nicht mehr zu haben, weil er  
uns nicht überwacht und kontrolliert, sondern unsere Freiheit achtet und unser Glück im 
Auge hat, auch wenn wir das nicht immer spüren und unter unserem Unglück leiden.
Und wenn uns dann doch hin und wieder die Angst vor Gott überkommt, weil er uns so 
übermächtig und unheimlich vorkommt; wenn wir versucht sind, ihn als Neider unseres 
Glücks  oder  als  Ursache  unseres  Unglücks  zu  verdächtigen,  dann  sollen  wir  auf  Jesus 
schauen: So wie ER den Menschen begegnet ist, sie aufrichtete, heilte und tröstete – so ist  
Gott, unser Vater; so will er, dass wir ihn lieben, an ihn glauben und alle Angst vor ihm 
überwinden. Meister Eckart, der große mittelalterliche Mystiker, konnte darum aus seiner 
tiefinnerlichen Gotteserfahrung heraus sagen: „Es gibt nichts in Gott, das zu fürchten ist!“

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


