Predigt am 24.01.2016 (3. Sonntag Lj.C): Lk 4,14-21
Was fiir ein Gottesbild!?

I. ,Credo in un Dio crudel — Ich glaube an einen grausamen Gott, der mich erschaffen hat.”
Nie werde ich das blasphemische Glaubensbekenntnis des Jago in G. Verdis ,Othello”
vergessen. Es jagt mir bis heute einen Schauer ein. Die franzdsische Satire-Zeitung , Charlie
Hebdo” zeigte kirzlich auf der Titelseite ihrer Sonderausgabe, ein Jahr nach dem blutigen
Anschlag auf ihre Redaktion, eine schreckliche Karikatur: Gott selber ist ein blutiger
Morder! Dargestellt als alter, bartiger, blindwiitiger Mann mit dem gottlichen Dreieck nebst
allsehendem Auge Uber dem Kopf. Das weile Gewand ist blutbefleckt, auf dem Riicken
tragt die flichtende Figur eine Kalaschnikow. Darliber die Schlagzeile: , Ein Jahr danach —
Der Meuchelmérder ist immer noch unterwegs”.

iia R TERL §

CHARLIE HEBDO
’ASSASSIN

| COURT TOUJOURS

|
-
i
f
)
i

Foto: dpa

Abgesehen davon, dass die islamistischen Terroristen schon gar nicht an einen dreifaltigen
Gott glauben, und Allah, der Allbarmherzige, sich gar nicht darstellen lasst, schockiert mich
die Botschaft, die weit verbreitete Uberzeugung, dass GOTT selbst grausam, gewalttitig und
rachslichtig sei; dass der wahnhafte Glaube an seine dunkle Existenz die Ursache aller in



seinem Namen verilibten Verbrechen ist. Diese erneute Beleidigung ausgerechnet des
christlichen Gottesglaubens ldasst mich freilich auch danach fragen, ob nicht doch und
immer noch ein finsteres, dédmonisches Gottesbild in den Seelen so mancher Christen
irrlichtert, obwohl die Gottesbotschaft des Evangeliums eine ganz andere ist? Viele von uns
Alteren wurden tatsichlich religiés noch so geprégt, dass ein (ibermichtiger Gott der
Uberwachung und Vergeltung sie zeitlebens in Schach hielt. Viele vermochten sich nicht
davon zu l6sen, - es sei denn sie |6sten sich eines Tages flir immer von Glaube und Kirche,
von der sie nur noch wissen, dass sie ihnen Angst vor seiner Uberwachung und Vergeltung
gemacht hatten.

Il. Wenn wir unter dieser Fragestellung und mit dieser Problematik an den Text des
heutigen Evangeliums herangehen, machen wir eine erstaunliche Entdeckung. Erzahlt wird
der Auftritt Jesu in der Synagoge seiner Heimatstadt Nazareth, wo man ihn mit einer
Mischung von Spannung und Skepsis aufnimmt. Nach Art eines Schriftgelehrten erhebt er
sich, um die Lesung ,aus der Schrift” vorzutragen und den betreffenden Abschnitt
auszulegen. Man reicht ihm die Buchrolle des Propheten Jesaja, und aufgrund einer
wunderbaren Fligung stoRt Jesus sogleich auf die fiir sein Selbstverstandnis entscheidende
Stelle: ,,Der Geist des Herrn ruht auf mir, denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat mich
gesandt, damit ich den Armen eine frohe Botschaft bringe, den Gefangenen die Entlassung
zu verkiinden und den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in Freiheit setze
und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe.” Und er sprach: ,,Heute hat sich das Schriftwort, das
ihr eben gehort habt, erfiillt!”

Wenn wir nun dieses Schriftwort bei Jesaja — es steht im 61. Kapitel - nachschlagen, stellen
wir fest, dass Jesus an der Stelle abgebrochen hat, wo er hatte weiterlesen missen: ,,...dass
ich ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe und einen Tag der Rache unseres Gottes.” Dieser Gott
der Vergeltung und der Angst hat in Jesu Gottesverkindigung, in seinem Gottesbild
offenkundig keinen Platz mehr! Fiir Eugen Biser, dem ich diesen Hinweis verdanke, ist das
der wahre, der tiefere Grund fir das, was wir in der Fortsetzung im Evangelium am
kommenden Sonntag horen, dass namlich die zunachst freudige Zustimmung seiner
Landsleute plétzlich umschlagt in Wut und Ablehnung, ja, dass man schlieBlich einen ersten
Totungsversuch unternimmt, ihn ,an den Abhang des Berges dringt.....um ihn
hinabzustiirzen.” Der bedingungslos liebende Gott, der ,gut ist selbst gegen die
Undankbaren und Bésen” (Mt 5,45) irritierte schon damals die Menschen. Jesus hat
offensichtlich dieses Drohwort bei Jesaja ganz bewusst unterdriickt, ausgelassen und damit
die von seinen Landsleuten gehegte Hoffnung auf ein Gottesgericht Gber die verhasste
Rémerherrschaft zunichte gemacht.

Wir sehen also zweierlei: Es gab und gibt das religiose Bedirfnis nach Rache und
Vergeltung, dem Gott nach landlaufiger Meinung zu entsprechen hat, und das ja auch dem
biblischen Gott auf weite Strecken nicht fremd ist. (Es gibt in der Bibel zweifellos eine sich
entwickelnde, wachsende Gotteserkenntnis!) Wieviel Unheil richtet die Religion bis heute in
aller Welt an, wenn sich Fanatiker unbelehrbar als Vollstrecker eines solchen Gottes fiihlen,
ihre Feinde mit Hass und Terror Uberziehen — und dies noch dazu als gottgewollt
auszugeben wagen. Aber auch bei weniger militanten Glaubigen schlagt diese distere
Erwartung an Gott zurlick auf den Menschen, der sich nun gerade vor einem solchen Gott
angstigen und in Acht nehmen muss. Das ist flir mich eine Erklarung fir den an sich
unerklarlichen Rickfall der Kirche, die so schnell aus der Frohbotschaft Jesu wieder eine
Drohbotschaft gemacht hat, auch wenn sie sich offiziell davon verabschiedet und



zurlickgefunden hat zu jener goéttlichen Barmherzigkeit, die Papst Franziskus Uber das
»Heilige Jahr” gestellt hat.

Ill. Tatsachlich kann sich weder das grausame Glaubensbekenntnis des Jago noch die
unverschamte Gottes-Karikatur von , Charlie Hebdo” auf den Gott und Vater Jesu Christi
berufen. Hier wird in Wahrheit ein Popanz abgelehnt, in den der Mensch sein eigenes
zutiefst widerspriichliches Wesen hinein projiziert hat. Hier wird in Wahrheit ein
heidnisches (!) Gottesbild karikiert, das allerdings und wie gesagt, bis heute sein Unwesen
treibt in den Herzen und Seelen gerade auch sehr frommer Menschen. Immer wieder
erlebe ich es in Gesprachen mit belasteten oder gar psychisch kranken Menschen, dass sie
mit einem zutiefst ambivalenten Gottesbild ringen, mit einem Gott, der heute gut und
morgen bodse, heute gnadig und morgen unerbittlich, heute barmherzig und morgen
grausam sein kann. Mit diesem zwiespaltigen Gottesbild, das sich so hartnackig unter
gldubigen wie unglaubigen Menschen halt, hat Jesus jedoch ganz und gar gebrochen. Das
ist meine tiefste Uberzeugung! Dem setzt er den von ihm entdeckten Gott der
bedingungslosen Liebe entgegen, und dies in der Gewissheit, damit allein der tiefsten
Gottessehnsucht des Menschenherzen zu entsprechen. Doch diese seine Gottesbotschaft
kam nicht an, und so kam es nicht nur zum Bruch mit seinen Landsleuten in Nazareth,
sondern auch zu jenem groRBen Massenabfall unter seinen Jingern, von dem alle vier
Evangelien wissen, und mit dem seine Passion bereits ihren geheimen Anfang nimmt.

Es ist also gar keine Frage, dass auch wir mit diesem ,neuen”, von Jesus entdeckten
Gottesbild nicht weniger ringen mussen. Alle unsere bohrenden Fragen nach dem Sinn,
nach der Vereinbarkeit von so viel unschuldigem Leid mit einem glitigen, allbarmherzigen,
allmachtigen Gott: Diese Fragen verschwinden ja nicht einfach, wenn wir Jesus glauben und
mit ihm glauben an einen vorbehaltlos liebenden Gott, der keine Rache, keine gnadenlose
Vergeltung kennt. Er bleibt der oft genug verborgene, dunkle Gott, der uns viele Ratsel
aufgibt. Er ist dann aber auch nicht dieser ldppische ,liebe Gott”, bei dem man sich alles
erlauben und mit dem man eine Religion der Beliebigkeit und Gleichgliltigkeit rechtfertigen
kann. Der Gott der Liebe bleibt der unbedingt ernstzunehmende und uns einfordernde
Gott, denn seine Liebe kann wehtun, wenn sie uns ,zurechtlieben” will und unser Leben
durchkreuzt. Nur Angst, Angst brauchen wir vor diesem Gott nicht mehr zu haben, weil er
uns nicht GUberwacht und kontrolliert, sondern unsere Freiheit achtet und unser Gliick im
Auge hat, auch wenn wir das nicht immer spiiren und unter unserem Unglick leiden.

Und wenn uns dann doch hin und wieder die Angst vor Gott Gberkommt, weil er uns so
Ubermachtig und unheimlich vorkommt; wenn wir versucht sind, ihn als Neider unseres
Gliicks oder als Ursache unseres Ungliicks zu verdachtigen, dann sollen wir auf Jesus
schauen: So wie ER den Menschen begegnet ist, sie aufrichtete, heilte und trostete — so ist
Gott, unser Vater; so will er, dass wir ihn lieben, an ihn glauben und alle Angst vor ihm
Uberwinden. Meister Eckart, der groRe mittelalterliche Mystiker, konnte darum aus seiner
tiefinnerlichen Gotteserfahrung heraus sagen: ,Es gibt nichts in Gott, das zu fiirchten ist!“

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de



