Predigt am 10.01.2016 (Taufe des Herrn Lj.C): Lk 3,15-16. 21-22
Der nackte Jesus

I. Keiner der Evangelisten erwahnt es ausdricklich, aber es ist klar: Jesus war nackt
(oder so gut wie nackt), als er von Johannes im Jordan getauft wurde. In den
entscheidenden Situationen seines Lebens war Jesus nackt: Wie alle Menschen war
er nackt bei seiner Geburt — auch das musste im Evangelium nicht eigens erwahnt
werden. Daflir heilt es in einem unserer adltesten Weihnachtslieder: ,,...er liegt dort
elend, nackt und blofs in einem Krippelein”. Bei seiner Taufe im Jordan legt er — wie
alle anderen auch — seine Kleider ab, bevor er in den Fluss steigt. Und am Kreuz
schlieBlich hangt er nackt - vermutlich véllig nackt, um ihn véllig zu entehren -
zwischen Himmel und Erde, nachdem man ihn vorher brutal seiner Kleider beraubt
und das Los Uber seinen Leibrock geworfen hat.

Nicht die leibliche Bl6Re ist in den Bildern, die uns vor Augen stehen, das
Bewegende oder AnstoRige, sondern das, worauf sie hinweisen: Der Grundgestus
des Lebens Jesu! Dieser ist in ganz eigenartiger Weise nackt: Seine Schutzlosigkeit,
seine Angreifbarkeit, seine Unmittelbarkeit und die hautnahe Berihrbarkeit in der
Begegnung mit ihm. Wenn uns davon doch etwas aufgegangen ware in der heute zu
Ende gehenden Weihnachtszeit und wenn uns das doch neu erschiittern wirde in
der Passionszeit, die vor uns liegt. Sie wissen, wie sehr es mir auf den
Zusammenhang von Krippe und Kreuz ankommt.

Freilich, liebe Gemeinde, wir blicken auf den nackten Jesus aus dem ,, Sonntagsstaat”
eines gutsituierten Blrgertums, aber auch aus der Kleiderordnung einer mit
Gewadndern reich ausstaffierten Kirche, die ihm zu Ehren ihre Paramente tragt. Er
irritiert durchaus beide: Die hinter ihrer Amtstracht versteckte Amtskirche, aber
auch alle sog. Laien, die sich gerne hinter ihrer Garderobe bedeckt halten; wir alle
fihlen uns seltsam berihrt von diesem nackten Jesus, der unseren Blicken, unseren
Missverstandnissen, unserem frommen Zugriff preisgegeben ist.

Il. ,Nackt dem nackten Christus nachfolgen!” — das war das Programm- und
Losungswort der mittelalterlichen Armutsbewegung. Sie wollte durch die Kostiime
der Verfremdung, mit dem man ihn gleichsam verpackt und verstaut hat, zu dem
wahren Jesus vordringen , um ihn gerade als den EntblofSten zu ent-decken,
wiederzufinden, als den, der sich ,entduferte, wie ein Sklave wurde und den
Menschen gleich” (Phil 2,7)

Als sich der ,reiche Jiingling” Francesco Bernardone (Franz von Assisi) auf dem
Domplatz von Assisi zum Entsetzen aller Umstehenden vollig nackt auszog, und der
Bischof seine BlofRe mit dem eigenen Prachtmantel bedecken musste, war nicht nur
seinem herrischen Vater klar, dass hier ein Bruch vollzogen wurde. Alle fihlten es —
als Befreiung oder als Bedrohung -, dass hier aus der Quelle der Armut und
Nacktheit Jesu das maRgebliche Christentum Gestalt annahm, ein Christentum der
Armut und Einfachheit, das diese Maskerade eines sich aufplusternden
Machtapparates nicht langer nétig hatte.

Andererseits ist die Erkenntnis der eigenen Nacktheit vor Gott Voraussetzung fir
eine Frommigkeit, die sich nicht langer hinter dem Mantel der Wohlanstandigkeit
verschanzt, sondern sich ungeschiitzt dem Erbarmen Gottes ausliefert. So kann



Bernhard von Clairvaux an den mit ihm schon vor seiner Erhebung befreundeten
Schiler Papst Eugen lll. (Bernhardus Paganelli) schreiben:

,Du musst Deine Aufmerksamkeit neben der Frage, was Du durch Deine Geburt bist,
auch der Frage zuwenden, in welchem Zustand Du geboren wurdest, wenn Du nicht
um die Fruchtbarkeit und den Nutzen Deiner Besinnung betrogen werden willst.
Nimm deshalb jetzt den ererbten und von Anfang an verfluchten Lendenschurz weg!
Zerreifse den Vorhang aus Bldttern, welche die Schande verhiillen, die Wunde aber
nicht heilen! Wische die Schminke dieser fliichtigen Ehre und den Schimmer eines
schlecht gefirbten Ruhmes weg und besinne Dich nackten Geistes auf Deine
Nacktheit, denn nackt kamst Du hervor aus dem Schof$ Deiner Mutter hervor. Oder
kamst Du schon mit der Mitra zur Welt?“

Erst der total entkleidete Papst, meint der HI. Bernhard, wird fahig sein, auf Jesus zu
blicken und von diesem erkannt zu werden. Der Griff an die Haut dringt durch alles
hindurch, was dazwischen drapiert worden ist und er legt frei, was darunter wirklich
da ist vom Menschen, der von sich behauptet, ,Stellvertreter Christi auf Erden” zu
sein.

Muss man eigens erwdhnen, dass dies nicht nur vom Papst, sondern von jedem
Amtstrager der Kirche, von der ganzen sog. Amtskirche gilt, die oft nur als eine
leblose Institution erfahren wird, hinter der sich Menschen eher verstecken, statt
unverblimt und unverkleidet als solche hervorzutreten. Dass das Heilige, das
Gottliche nur dann zum Vorschein kommt, wenn es moglichst verhillt und
verschleiert daherkommt, hat doch sein unwiderrufliches Ende gefunden, als der
Vorhang im Tempel zerriss und den Blick auf den nackten, am Kreuz zu Tode
gemarterten Jesus freigab: ,Ecce homo — Seht welch ein Mensch!” Der Blick auf Gott
ist freigegeben, freilich: ,erscheint uns im Fleische verhiillt, im Fleisch jenes
Menschen, zu dem bei der Taufe im Jordan die Stimme aus dem Himmel sprach:
,,Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden!!”

Gottfried Bachl, den ich vor vielen Jahren einmal beherbergen durfte, schreibt:

,Die Christengemeinden des Anfangs haben in der Meditation der Taufszene am
Jordan gesammelt, was lhnen aus dem Umgang mit ihm noch im Geddchtnis war:
Jesus zieht sich am Ufer des Jordan aus, legt alles weg, bis er in blofSer Haut dasteht.
Uber dem nackten Mann offnet sich der Himmel und wird das Wort gesprochen:
,Mein geliebter Sohn! * Es kommt offenbar in dieser Stunde der Offenbarung allein
darauf an, dass von diesem blofien, entbl6fsten Menschen unmittelbar zu Gott der
Faden gezogen wird. Es braucht sonst nichts, nichts dazwischen. Flir die Gegenwart
Gottes ist die nackte Menschengestalt genug...Was an diesem Jesus ist: der Leib, die
Seele, das Bewusstsein, der Wille, die Gefiihle, die Haut — das ist es, womit das
ewige Wort Gottes sich verbindet. Hier liegt der Ursprung seiner Wirkung...”

Ich flige hinzu: Erst diese Nacktheit Jesu macht mir die Radikalitdt jenes Wortes klar,
das wir in der Weihnachtszeit immer wieder gehért und betrachtet haben: ,Und das
Wort ist Fleisch geworden...” Wir sollten uns hiten, Jesus — aus falsch verstandener
Schamhaftigkeit — so zu umbhillen, dass sein Fleisch und damit unser Fleisch
unkenntlich wird. Deshalb zum Schluss Tertullian und sein unausdenkliches Wort:
»caro cardo salutis — Das Fleisch ist die Tiirangel des Heiles!”

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de



http://www.se-nord-hd.de/

	Predigt am 10.01.2016 (Taufe des Herrn Lj.C): Lk 3,15-16. 21-22
	Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)


