
Predigt am 10.01.2016 (Taufe des Herrn Lj.C): Lk 3,15-16. 21-22
Der nackte Jesus

I. Keiner der Evangelisten erwähnt es ausdrücklich, aber es ist klar: Jesus war nackt  
(oder  so  gut  wie  nackt),  als  er  von  Johannes  im  Jordan  getauft  wurde.  In  den 
entscheidenden Situationen seines Lebens war Jesus nackt: Wie alle Menschen war 
er nackt bei seiner Geburt – auch das musste im Evangelium nicht eigens erwähnt 
werden. Dafür heißt es in einem unserer ältesten Weihnachtslieder: „...er liegt dort  
elend, nackt und bloß in einem Krippelein“. Bei seiner Taufe im Jordan legt er – wie 
alle anderen auch – seine Kleider ab, bevor er in den Fluss steigt. Und am Kreuz 
schließlich hängt  er  nackt  -  vermutlich völlig  nackt,  um ihn  völlig  zu  entehren -  
zwischen Himmel und Erde, nachdem man ihn vorher brutal seiner Kleider beraubt 
und das Los über seinen Leibrock geworfen hat.
Nicht  die  leibliche  Blöße  ist  in  den  Bildern,  die  uns  vor  Augen  stehen,  das  
Bewegende oder Anstößige, sondern das, worauf sie hinweisen:  Der Grundgestus 
des Lebens Jesu! Dieser ist in ganz eigenartiger Weise nackt: Seine Schutzlosigkeit, 
seine Angreifbarkeit, seine Unmittelbarkeit und die hautnahe Berührbarkeit in der 
Begegnung mit ihm. Wenn uns davon doch etwas aufgegangen wäre in der heute zu 
Ende gehenden Weihnachtszeit und wenn uns das doch neu erschüttern würde in 
der  Passionszeit,  die  vor  uns  liegt.  Sie  wissen,  wie  sehr  es  mir  auf  den 
Zusammenhang von Krippe und Kreuz ankommt.
Freilich, liebe Gemeinde, wir blicken auf den nackten Jesus aus dem „Sonntagsstaat“ 
eines  gutsituierten  Bürgertums,  aber  auch  aus  der  Kleiderordnung  einer  mit 
Gewändern reich ausstaffierten Kirche, die ihm zu Ehren ihre Paramente trägt. Er 
irritiert  durchaus  beide:  Die  hinter  ihrer  Amtstracht  versteckte  Amtskirche,  aber 
auch alle sog. Laien, die sich gerne hinter ihrer Garderobe bedeckt halten; wir alle  
fühlen uns seltsam berührt von diesem nackten Jesus, der unseren Blicken, unseren 
Missverständnissen, unserem frommen Zugriff preisgegeben ist. 
II. „Nackt  dem  nackten  Christus  nachfolgen!“ –  das  war  das  Programm-  und 
Losungswort der mittelalterlichen Armutsbewegung. Sie wollte durch die Kostüme 
der Verfremdung, mit dem man ihn gleichsam verpackt und verstaut hat, zu dem 
wahren  Jesus  vordringen  ,  um  ihn  gerade  als  den  Entblößten  zu  ent-decken, 
wiederzufinden,  als  den,  der  sich  „entäußerte,  wie  ein  Sklave  wurde  und  den  
Menschen gleich“. (Phil 2,7) 
Als sich der „reiche Jüngling“  Francesco Bernardone (Franz von Assisi)  auf dem 
Domplatz von Assisi zum Entsetzen aller Umstehenden völlig nackt auszog, und der 
Bischof seine Blöße mit dem eigenen Prachtmantel bedecken musste, war nicht nur 
seinem herrischen Vater klar, dass hier ein Bruch vollzogen wurde. Alle fühlten es – 
als  Befreiung  oder  als  Bedrohung  -,  dass  hier  aus  der  Quelle  der  Armut  und 
Nacktheit Jesu das maßgebliche Christentum Gestalt annahm, ein Christentum der 
Armut  und  Einfachheit,  das  diese  Maskerade  eines  sich  aufplusternden 
Machtapparates nicht länger nötig hatte. 
Andererseits ist die Erkenntnis der eigenen Nacktheit vor Gott Voraussetzung für 
eine Frömmigkeit, die sich nicht länger hinter dem Mantel der Wohlanständigkeit 
verschanzt,  sondern  sich  ungeschützt  dem  Erbarmen  Gottes  ausliefert.  So  kann 



Bernhard von Clairvaux an den mit ihm schon vor seiner Erhebung befreundeten 
Schüler Papst Eugen III. (Bernhardus Paganelli) schreiben:
„Du musst Deine Aufmerksamkeit neben der Frage, was Du durch Deine Geburt bist,  
auch der Frage zuwenden, in welchem Zustand Du geboren wurdest, wenn Du nicht  
um die  Fruchtbarkeit  und den Nutzen Deiner  Besinnung betrogen  werden  willst.  
Nimm deshalb jetzt den ererbten und von Anfang an verfluchten Lendenschurz weg!  
Zerreiße den Vorhang aus Blättern, welche die Schande verhüllen, die Wunde aber  
nicht heilen! Wische die Schminke dieser flüchtigen Ehre und den Schimmer eines  
schlecht  gefärbten  Ruhmes  weg  und  besinne  Dich  nackten  Geistes  auf  Deine  
Nacktheit, denn nackt kamst Du hervor aus dem Schoß Deiner Mutter hervor. Oder  
kamst Du schon mit der Mitra zur Welt?“
Erst der total entkleidete Papst, meint der Hl. Bernhard, wird fähig sein, auf Jesus zu 
blicken und von diesem erkannt zu werden. Der Griff an die Haut dringt durch alles 
hindurch, was dazwischen drapiert worden ist und er legt frei, was darunter wirklich 
da ist vom Menschen, der von sich behauptet, „Stellvertreter Christi auf Erden“ zu 
sein. 
Muss man eigens erwähnen, dass dies nicht nur vom Papst,  sondern von jedem 
Amtsträger  der  Kirche,  von der  ganzen sog.  Amtskirche gilt,  die oft nur  als  eine 
leblose Institution erfahren wird, hinter der sich Menschen eher verstecken, statt 
unverblümt  und  unverkleidet  als  solche  hervorzutreten.  Dass  das  Heilige,  das 
Göttliche  nur  dann  zum  Vorschein  kommt,  wenn  es  möglichst  verhüllt  und 
verschleiert daherkommt, hat doch sein unwiderrufliches Ende gefunden, als der 
Vorhang  im  Tempel  zerriss  und   den  Blick  auf  den  nackten,  am  Kreuz  zu  Tode 
gemarterten Jesus freigab: „Ecce homo – Seht welch ein Mensch!“ Der Blick auf Gott 
ist   freigegeben,  freilich:  „erscheint  uns  im  Fleische  verhüllt“, im  Fleisch  jenes 
Menschen, zu dem bei der Taufe im Jordan die Stimme aus dem Himmel sprach:  
„Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden!!“
Gottfried Bachl, den ich vor vielen Jahren einmal beherbergen durfte, schreibt:
„Die Christengemeinden des  Anfangs  haben in der  Meditation der  Taufszene am  
Jordan gesammelt, was Ihnen aus dem Umgang mit ihm noch im Gedächtnis war:  
Jesus zieht sich am Ufer des Jordan aus, legt alles weg, bis er in bloßer Haut dasteht.  
Über dem nackten Mann öffnet sich der Himmel und wird das Wort gesprochen:  
‚Mein geliebter Sohn! ‘ Es kommt offenbar in dieser Stunde der Offenbarung allein  
darauf an, dass von diesem bloßen, entblößten Menschen unmittelbar zu Gott der  
Faden gezogen wird. Es braucht sonst nichts, nichts dazwischen. Für die Gegenwart  
Gottes ist die nackte Menschengestalt genug...Was an diesem Jesus ist: der Leib, die  
Seele,  das Bewusstsein,  der Wille,  die Gefühle,  die Haut – das ist  es,  womit  das  
ewige Wort Gottes sich verbindet. Hier liegt der Ursprung seiner Wirkung...“
Ich füge hinzu: Erst diese Nacktheit Jesu macht mir die Radikalität jenes Wortes klar,  
das wir in der Weihnachtszeit immer wieder gehört und betrachtet haben: „Und das  
Wort ist Fleisch geworden...“ Wir sollten uns hüten, Jesus – aus falsch verstandener 
Schamhaftigkeit  –  so  zu  umhüllen,  dass  sein  Fleisch  und  damit  unser  Fleisch 
unkenntlich wird. Deshalb zum Schluss  Tertullian und sein unausdenkliches Wort: 
„caro cardo salutis – Das Fleisch ist die Türangel des Heiles!“

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de 

http://www.se-nord-hd.de/

	Predigt am 10.01.2016 (Taufe des Herrn Lj.C): Lk 3,15-16. 21-22
	Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)


