
1

Predigt am 1.01.2016 (Neujahr, Hochfest der Gottesmutter): Lk 2,16-21
Die Kindheit Jesu

I. Eigentlich  ist  es  eine  Unverschämtheit,  eine  schamlose  Irreführung,  wenn  der 
südafrikanische Schriftsteller  und Literatur-Nobelpreisträger  J.M.  Coetzee seinen jüngsten 
Roman  „Die  Kindheit  Jesu“ nennt.  Als  er  mir  in  die  Hände  fiel,  ahnte  ich  zwar  das 
Schlimmste, aber es war dann doch ein veritables Leseerlebnis. Das ist große Literatur und 
ein  überaus  bedenkliches  Buch.  Obwohl  Jesus  nur  im  Titel  vorkommt,  spielt  Coetzee 
fortwährend  auf  das  Neue  Testament  im  Allgemeinen  und  die  Weihnachtsgeschichte  im 
Besonderen an.  Die  wahre Herkunft des  Kindes,  das  den Namen David erhält,  bleibt  im 
Dunkeln; wir wissen nur sicher, dass es nicht seine leiblichen Eltern sind, die sich um ihn 
kümmern. Die seltsame Frau (Inés) kommt sprichwörtlich wie die Jungfrau zum Kind. Simón 
fühlt sich, wie Josef, der  Pflegevater, für den Jungen verantwortlich, obwohl er weder mit  
ihm noch mit Inés verwandt ist. Bei David handelt es sich um einen fünf- bis sechsjährigen 
Jungen, dem, hochbegabt wie er ist, von seiner „Leihmutter“ eingeredet wird, er sei etwas 
Besonderes,  und der  sich  ,  kein  Wunder,  dann  auch  absondert  und in  der  Schule  keine 
Autorität  respektiert.  Auch  die  ganze  Flüchtlingsproblematik  trifft  einen  schon  ganz  am 
Anfang  des  Romans  mit  voller  Wucht,  und  es  ist  erschütternd  zu  lesen,  wie  indolent, 
gefühllos es in diesem spanisch-sprechenden Auffanglager zugeht.

Kurzum: So zufällig ich per Hörbuch auf „Die Kindheit Jesu“ stieß. Es kann kein Zufall sein,  
dass ich über die Weihnachtsfeiertage auf ganz eigene Weise und ganz unfromm mit den 
Absonderlichkeiten  der  biblischen  Kindheitsgeschichte  Jesu  und  der  Jungfräulichkeit  der 
„Gottesmutter“ Maria in Berührung kam. Ich setze ganz bewusst die „Gänsefüßchen“ um das 
Wort  Gottesmutter,  weil  Gott  keine  Mutter  hat  bzw.  haben  kann.  „Theothokos  - 
Gottesgebärerin“ ist eine Aussage nicht über Gott, sondern über Jesus von Nazareth, über 
seine  unableitbare  göttliche Herkunft,  über  das  Geheimnis  seiner  Gottessohnschaft und 
Menschwerdung.

II. Mit  dem  „Hochfest  der  Gottesmutter  Maria“  beginnt  die  Kirche  am  Oktavtag  von 
Weihnachten  das  Neujahrsfest.  Das  will  etwas  heißen!  Die  Absonderlichkeiten  und 
Absurditäten,  die  unsere  Welt  und unsere  Wirklichkeit  auch  in  das  neue  Jahr  begleiten, 
müssen  im  Glauben  ertragen  und  wollen  vom  Glauben  gedeutet  werden.  Die  moderne 
Literatur  ahnt,  dass  dies  notwendig  ist  und  lehnt  es  dennoch  schlichtweg  ab.  Vielleicht 
erinnern Sie sich noch an meine letztjährige Neujahrspredigt und an den Roman „Marias 
Testament“ von Toin Colbin? Ich zitiere mich selbst: 

„Marias  Testament“  ist  kein  frommes Buch und keine erbauliche Lektüre,  sondern eine –  
leider  gekonnte  –  Provokation;  für  mich  jedenfalls  eine  Herausforderung,  nach  der  
weihnachtlichen Erschütterung des  Gottesbildes auch mein Marienbild zu überdenken; hinter  
den vielfach problematischen Übermalungen den wirklichen Menschen Maria zu ertasten,  
jenes „Weibsbild“, auf dem so viele theologische Projektionen und fromme Übertreibungen  
abgeladen wurden.

Und  nun  doch  noch  ein  weiteres  beachtliches  Buch.  In  seiner  gerade  erschienenen 
Autobiographie „On the move – Mein Leben“ schildert der berühmte britische Neurologe 



2

und großartige  Erzähler  Oliver  Sacks (+  30.08.2015)  eine  Szene mit  seiner  Mutter,  einer 
gläubigen Jüdin. Als sie von ihrem Mann hörte, dass der 18jährige Sohn schwul sei, fuhr sie  
ihn an: „Du bist ein Gräuel. Ich wünschte, du wärest nie geboren worden. Sie sprach dann  
mehrere Tage nicht mit mir. Danach kam sie nie mehr auf dieses Thema zurück; aber seither  
stand etwas zwischen uns.“

Auch  zwischen  Jesus  und  seiner  Mutter  stand  etwas.  Was  die  Evangelisten  zu  glätten 
versuchen,  können  Romanautoren  offener  aussprechen.  In  „Marias  Testament“  ist  das 
eindrucksvoll gelungen. Das Verhältnis zwischen Mutter und Sohn zeigt sich dort mehr als 
zwiespältig.  Einerseits  ist  Maria  die  besorgte  Mutter,  die  ihren  Sohn  warnt,  er  werde 
beobachtet und solle fliehen, bevor man ihn festnimmt. Er aber weist sie schroff zurück, fast  
so wie im Johannes-Evangelium bei der Hochzeit zu Kana:  „Weib, was habe ich mir dir zu  
schaffen?“ (Joh 2,4) Andererseits kommt Maria der Sohn fremd, sonderbar und eigensinnig 
vor. Die Hinrichtung ihres Kindes wiederum muss Maria aus der Distanz – und nicht wie im 
Evangelium unter dem Kreuz – schmerzvoll mitansehen. Und sie bleibt auch nicht bis zum 
bitteren Ende, sondern sucht, wie die Jünger, das Weite, um sich in Sicherheit zu bringen. 
Aber anders als die Jünger, die sie später in Ephesus befragen, vermag sie das Messianische,  
Erlöserhafte, Verklärte in ihrem Sohn nicht zu erkennen. Kennt sie ihren Sohnemann nur allzu 
gut,  die Frau Mama, die emotional und rational zugleich über ihn urteilt? Die historische 
Wahrheit wird für immer verborgen bleiben. Dass aber aus dem Knaben aus Nazareth eine 
derart  charismatisch-prophetische  Gestalt  werden  konnte,  ist  jedenfalls  nicht  zuletzt  der 
jungfräulichen Mutter und Josef,  ihrem „Mann im Schatten“  (Alfred Delp) zu  verdanken, 
angefangen bereits mit der Zeit der ungewöhnlichen Schwangerschaft.

III. „Maria aber bewahrte alles, was geschehen war, und bewegte es in ihrem Herzen.“ Das 
bewegt  mich!  (Die  miserable  Version  der  „Einheitsübersetzung“  ist  banal:  „Maria  aber  
bewahrte alles, was geschehen war, in ihrem Herzen und dachte darüber nach.“) -  Wir (!) 
sollten nachdenklich werden am Anfang des neuen Jahres. Wie die Mutter des Herrn alles im 
Herzen bewegen, was geschehen war im alten Jahr und dankbar sein für das, was uns erspart 
geblieben  ist.  Und  noch  bevor  wir  vorausdenken  oder  gar  planen,  was  im  neuen  Jahr 
geschehen soll,  den  einmaligen  Augenblick  wahrnehmen,  wie  es  Andreas  Gryphius ganz 
einmalig ins Wort gebracht hat:

Augenblick

Mein sind die Jahre nicht,
die mir die Zeit genommen;
mein sind die Jahre nicht,
die etwa mögen kommen;
der Augenblick ist mein,

und nehm ich den in acht,
so ist der mein,

der Zeit und Ewigkeit gemacht.

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
 www.se-nord-hd.de

http://www.se-nord-hd.de/

