
1

Predigt am 26.12.2015 (2. Weihnachtsfeiertag/Hl. Stephanus):  Apg 6,8-10; 7,54-60
Christine Lavant

I.  Am  4. Juli dieses zu Ende gehenden Jahres jährte sich der 100. Geburtstag der österreichischen 
Dichterin  Christine Lavant. Christine Thonhauser hieß sie ursprünglich, bevor sie den Namen ihres 
Kärntener Heimattales als Künstlername annahm. Neuntes Kind einer bitterarmen Bergmannsfamilie,  
schon als  Säugling  mit  Krankheiten geschlagen,  später  halb  blind,  halb  taub  und tuberkulös.  Ein 
kurzes,  bizarr  katholisch  geprägtes,  besser:  verzerrtes  Leben,  noch  dazu  überschattet  von  einer 
unglücklichen Ehe.  Sie   starb mit  58  Jahren in  Armut und Bitterkeit  und hinterließ Romane und  
Gedichte,  die  es  in  sich  haben.  Eines  ist  überschrieben  „Es  riecht  nach  Schnee“.  Ein 
Weihnachtsgedicht, in dem es heißt: 

"Ich weiß nicht, ob der Himmel niederkniet, wenn man zu schwach ist, um hinaufzukommen."

Eigene schwere Lebens- und Glaubenserfahrungen hat die unglückliche Dichterin ins Wort gebracht.  
Sie vermag es nicht, die Lasten und Bedrängnisse ihres Lebens auszublenden. Sie scheint auch dem 
Chor der Engel  in  der Heiligen Nacht nicht so recht über den Weg zu trauen, wenn es aus dem  
geöffneten Himmel  tönt:  "Ehre  sei  Gott in  der Höhe und Friede  auf  Erden den Menschen seiner  
Gnade": Ich weiß nicht!  "Ich weiß nicht, ob der Himmel niederkniet, wenn man zu schwach ist, um  
hinaufzukommen."
Es  sagt  sich  so  leicht:  Der  Himmel  habe  sich  doch  längst  niedergekniet,  herabgeneigt  zu  uns 
Menschen, und dass wir uns den Himmel nicht verdienen müssen.  "Heut schließt er wieder auf die  
Tür zum schönen Paradeis; der Cherub steht nicht mehr dafür. Gott sei Lob, Ehr und Preis!" Was aber 
ist  der  Preis  für  diesen  Lobpreis  "jenseits  von  Eden"?  "Ich  sehe  den  Himmel  offen  und  den  
Menschensohn zur Rechten Gottes stehen." So ruft Stephanus aus - und wird dafür gesteinigt. Heute 
am Zweiten Weihnachtsfeiertag wird uns eine herbe Realitätskontrolle zugemutet. Der offene Himmel 
gehört in eine Gewaltgeschichte - und diese gehört zu den Gründungsgeschichten der Kirche. Wer 
vom Evangelium redet, muss um die Gewalt wissen, die oft genug religiös motiviert ist - bis in unsere 
Tage.  Wir  brauchen  nur  auf  die  Krisenherde  unserer  Welt  zu  blicken  und  auf  den  religiösen 
Fanatismus zu schauen. Noch schlimmer, wenn wir bedenken, wieviel Gewalt  und Gewalttätigkeit  
auch  schon  vom  Christentum  ausgegangen  ist,  und  wie  lange  wir  (!)  gebraucht  haben  zu  der 
Erkenntnis, dass, wer an Gott glaubt und glaubt, in seinem Namen  Gewalt anwenden zu dürfen, dem 
Teufel aufgesessen ist! Besonders diabolisch ist der Gebrauch des Wortes "Märtyrer" für diejenigen,  
die sich und andere mit Sprengstoffgürteln und Rucksackbomben in die Luft jagen. Nein, Stephanus 
ist ein anderer, ein echter Märtyrer, und nur solche verdienen dieses Prädikat, die, wie er, Opfer und 
nicht Täter sind; deren Motiv die Gottesliebe, nicht die Menschenverachtung ist. Im Hochgebet der  
Hl. Messe nenne ich längst nicht mehr die „Märtyrer“, sondern nur noch die „Blutzeugen“, weil ich 
das Wort Märtyrer nicht mehr hören und aussprechen kann, seit es so entstellt und pervertiert wird.
II.  "Gloria  in  excelsis  deo  -  Ehre  sei  Gott  in  der  Höhe"  und  dann  erst  folgt:  "et  in  terra  pax  
hominibus...Friede auf Erden den Menschen seiner Gnade!" Das ist die richtige Reihenfolge!  Gott aber 
gibt man nicht die Ehre, wenn man Menschen schändet. "Gloria Dei homo vivens - Die Ehre Gottes  
ist der lebendige Mensch!", sagt der Hl. Irenäus von Lyon. Die Schande Gottes ist der geschändete, 
der missbrauchte, der verachtete Mensch! Die Schande der Religion ist ihre Gewaltgeschichte und die  
Blutspur des Christentums in der Kirchengeschichte. Weihnachten führt uns wie von selbst von der 
stimmungsvollen Krippenseligkeit mitten hinein in unsere real existierende Welt. Schauen wir nur auf  
das unheilige "Heilige Land", auf den Boden, wo der Sohn Gottes "gelandet" ist, auf die Erde, wo der  
Himmel sich geöffnet hat.  Auch heute kann der Kontrast zwischen Heilsbotschaft und unheilvoller 
Wirklichkeit nirgendwo stärker erfahren werden als in Betlehem und dem benachbarten Jerusalem.  
„Hass,  Gewalt  und Terror  haben den Menschen  auf  beiden Seiten  das  Vertrauen in  die  politisch  
Handelnden  und  den  Glauben  an  einen  friedlichen  Ausgleich  geraubt.  Israelis  wie  Palästinenser  
leiden,  und jeder sucht die  Schuld beim anderen.  Es fehlt  an der Überzeugung, dass Gewalt  kein  



2

einziges Problem löst, sondern ständig neue Konflikte schafft" So ein profunder Kenner der Lage und 
ein deutscher Freund Israels. 
Dass doch endlich die Spirale der Gewalt und der Vergeltung durchbrochen werde - überall dort, wo 
sie sich verzweifelt dreht und den Teufelskreis beschreibt, in den auch die Religionen verwickelt sind!  
Der Himmel kniet sich zu uns nieder,  "entäußert sich all  seiner Gewalt, wird niedrig und gering",  
damit wir die Botschaft von der Vergebung vernehmen und die mühsame Feindesliebe lernen, denn 
Gott „lässt seine Sonne aufgehen über Bösen und Guten“, wie es Jesus sagt in der Bergpredigt. (Mt 
5,44-45) Stephanus hat dies begriffen:  „Dann sank er die Knie und schrie laut: Herr, rechne ihnen  
diese Sünde nicht an.“ Die neue Welt Gottes soll selbst für seine Feinde und Verfolger offen bleiben. 
Das heißt Weihnachten am Zweiten Feiertag. 
"Ich  weiß  nicht,  ob  der  Himmel  niederkniet,  wenn  man  zu  schwach  ist,  um  hinaufzukommen."  
Stephanus hat den Himmel offen gesehen, als er starb. Christine Lavant, die zeitlebens unter  einem 
verschlossenen Himmel leben musste und in deren Gedichten so viel Klage und Anklage, Verzweiflung 
und Trauer ist, sie hätte vermutlich nichts einzuwenden gehabt gegen die nicht minder herben Verse,  
die Jochen Klepper gedichtet hat. Wir singen sie als Predigtlied (Gl 254):

Du Kind, zu dieser heiligen Zeit 
gedenken wir auch an dein Leid, 
das wir zu dieser späten Nacht 

durch unsere Schuld auf dich gebracht. 
Kyrie eleison!

Die Welt ist heut voll Freudenhall. 
Du aber liegst im armen Stall. 

Dein Urteilsspruch ist längst gefällt, 
das Kreuz ist dir schon aufgestellt. 

Kyrie eleison!

Die Welt liegt heut im Freudenlicht. 
Dein aber harret das Gericht. 
Dein Elend wendet keiner ab. 

Vor deiner Krippe gähnt das Grab. 
Kyrie eleison!

Die Welt ist heut an Liedern reich. 
Dich aber bettet keiner weich 

und singt dich ein zu lindem Schlaf. 
Wir häuften auf dich unsere Straf´! 

Kyrie eleison!

Wenn wir mit dir einst auferstehn 
und dich von Angesichte sehn, 

dann erst ist ohne Bitterkeit 
das Herz uns zum Gesange weit! 

Hosianna!

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


