
1

Predigt im Bußgottesdienst am 20.12.2015 – Mk 5, 1-20
Indolenz und Resilienz

„Die  Hirten kehrten zurück,  rühmten Gott und priesen ihn  für  alles,  was sie  gehört  und gesehen  
hatten, denn alles war so gewesen, wie es ihnen gesagt worden war.“ Mit diesen Worten beendet das 
Lukas-Evangelium (2,20) die Weihnachtsgeschichte. Achten Sie einmal auf die Hirten in der folgenden  
Lesung aus dem Evangelium nach Markus.

„Und sie  kamen an das jenseitige Ufer  des Sees,  in das Gebiet von Gerasa.  Als er aus dem Boot  
gestiegen war, kam ihm sogleich einer aus den Grabhöhlen entgegen, der einen unreinen Geist hatte.  
Er hauste in den Grabhöhlen, und nicht einmal mit Ketten vermochte man ihn zu fesseln…Niemand  
war imstande, ihn zu bändigen. Immerfort, bei Tag und bei Nacht, war er in den Grabhöhlen und auf  
den Bergen, stieß Schreie aus und schlug sich selbst mit Steinen. Als er Jesus von ferne sah, lief er zu  
ihm hin, warf sich vor ihm nieder und schrie mit lauter Stimme: Was habe ich mit dir zu tun, Jesus,  
Sohn des Höchsten? Ich beschwöre dich bei Gott, quäle mich nicht. Denn Er sprach zu ihm: Fahr aus,  
unreiner Geist, aus diesem Menschen. Jesus fragte ihn: Wie heißt Du? Er antwortete: Ich heiße Legion,  
denn wir sind viele. Und er bat ihn dringend, sie nicht aus dem Land zu verweisen. 

Nun weidete dort am Berg eine große Schweineherde. Da baten ihn die Dämonen: Schick uns in diese  
Schweine, lass uns in sie hineinfahren! Das erlaubte Er ihnen. Und die unreinen Geister fuhren aus und  
fuhren in die Schweine. Und die Herde stürzte sich den Abhang hinunter in den See. Es waren aber  
2000 Schweine, und sie ertranken im See. Ihre Hirten flohen und verkündeten es in der Stadt und auf  
dem Land. Da kamen die Leute, um zu sehen, was geschehen war. Sie kamen zu Jesus und sahen den  
Besessenen, der die Legion (Dämonen) gehabt hatte, bekleidet und vernünftig dasitzen. Da fürchteten  
sie sich. Und die es gesehen hatten, erzählten ihnen, wie es zugegangen war, und von den Schweinen.  
Da baten sie ihn, ihr Gebiet zu verlassen.

Als er in das Boot stieg, bat ihn der Geheilte, dass er bei ihm bleiben dürfe. Er ließ es aber nicht zu,  
sondern sagte zu ihm: Geh in dein Haus zu den Deinen und sage ihnen, was Gott Großes an dir getan  
und wie er sich deiner erbarmt hat.“

I.  Zugegeben:  Ich  habe  sie  mit  den  Hirten  auf  eine  falsche  Fährte  gelockt.  Diese  gespenstische 
Geschichte „Die Heilung des Besessenen von Gerasa“ taucht mehrmals, auffällig häufig auf in dem 
Roman von Michael Köhlmeier „Die Abenteuer des Joel Spazierer“. Eine Lebensbeichte liegt uns hier 
vor;  ein  Genie  der  Manipulation  -  klinisch  gesprochen:  ein  Psychopath  -  erzählt  seine 
Lebensgeschichte. So perfekt er in andere hineinschauen und sie steuern kann, so gefühlskalt, so  
indolent bleibt er dabei. Schon als Neunjähriger ist er ein Streuner und Stricher, später Erpresser und 
Fälscher  und  Dieb  und  mindestens  fünffacher  Mörder:  kaltblütig,  rachsüchtig,  habgierig,  
höchstbegabt, schon als Kind schön wie ein Engel und doch ein Teufel. „Vielleicht bin ich einfach nur  
ein  charmantes  Monster“,  sagt  er  von  sich  selber.  „Ein  ungeheurer  Wurf!“  schreibt  die  ZEIT. 
Tatsächlich, das ist dieser Roman. „Ein großer Roman über die Nachtseiten unserer Gesellschaft.“

Dieser Roman beschreibt tatsächlich auf 653 Seiten eine Schweinerei in allen Schattierungen. Nur so 
kann ich mir erklären, dass die Schweine von Gerasa darin immer wieder auftauchen als Thema mit 
Variationen, und für mich jedenfalls die heimliche biblische Grundierung jenes abgrundtief Bösen 
sind, das hier von einem Menschen Besitz ergriffen hat. Der Roman ringt hintergründig mit der Frage, 
wie ein vordergründig liebes Kind, ein schöner junger Mensch sagen kann: „ Ich hatte nie den Ehrgeiz,  
ein guter Mensch zu werden.“ Im Gegenteil – und das ist das Dämonische an ihm – er ist ein böser 
Schelm von Anfang an. Das Wort Indolenz kommt nirgends vor. Aber es trifft m.E. einen Wesenszug 
dieses Joel Spazierer. Das Böse  tarnt sich als Indolenz, was ursprünglich Unempfindlichkeit gegen 
Schmerz, Gleichgültigkeit gegenüber Schmerzen bedeutet. Im übertragenen Sinne kann Indolenz aber 
auch Mitleid-  und Gefühllosigkeit  bedeuten.  Ungerührt  bleibt  dieser Schelm, als  im Internat „ die  
Patres in ihren braunen Kutten entzückt waren“ über diesen hübschen Burschen. „Sie luden mich als  
einzigen  ins  Paterzimmer…lasen  mir  aus  der  Heiligen  Schrift  vor  und  beobachteten  dabei  mein  



2

staunendes Gesicht. Auch über Markus 5,1-20 diskutierten wir. Sie fragten mich, wie ich die Stelle mit  
dem Besessenen und den 2000 Schweinen auslegte. Ich stellte die Theorie auf, dass neben, hinter oder  
vor  jedem  Menschen  mindestens  ein  Teufel  stehe  und  gehe,  und  manche  Menschen  seien  eben  
umstellt von zweitausend Teufeln, wie dieser arme, arme Mann. ‚Teufel sind viele, darum sind sie bei  
uns; Gott aber ist nur einer, darum sind wir bei ihm. ‘ Sie nannten mich einen kleinen Schriftgelehrten  
und lachten. Nur der Pater Präfekt lachte nicht.“

II. Ich habe mit Ihnen im Bußgottesdienst schon so manches Mal über das „mysterium iniquitatis“, das 
„Geheimnis der Bosheit“ nachgedacht, von dem Paulus spricht (2 Thess 2,7) Was ist dagegen zu tun? 
Wie wappnen wir uns gegen das Böse, das auch uns umgibt und in uns ist? Ungerührt,  indolent  
einfach alles hinnehmen und verdrängen kann nicht die Lösung sein. Und so stoße ich auf ein anderes  
fremdes  Fremdwort,  das  jetzt  immer  häufiger  auftaucht:  Resilienz! Gemeint  ist  laut  Duden 
Widerstandsfähigkeit  oder  Widerstandskraft.  Das  ist  kein  religiöser  Begriff;  er  wird  sogar 
naturwissenschaftlich in der Materialkunde verwendet als Eigenschaft von Stoffen und Produkten,  
denen Belastungen und Verformungen nichts anhaben können. Neuerdings kommt „Resilienz“ ins 
Spiel, wenn es um Krisenbewältigung, um das Überstehen von Katastrophen – im öffentlichen, aber 
auch im privaten Bereich – geht.  Manche sprechen schon vom modischen Resilienzgerede.  Oder  
aber: „Ein Teflon-Ich, an dem alle Unbilden des Lebens abperlen, funktioniert nur in der der Phantasie  
von Hollywood. Im wirklichen Leben sind wir alle verletzlich, durchleben bei Unfällen, dem Verlust  
geliebter Menschen unweigerlich Angst, Trauer oder Selbstzweifel. Resiliente Menschen können diese  
Gefühle lediglich besser bewältigen…“ – so der Wissenschaftsjournalist Ulrich Schnabel. 

Wir merken: Indolenz und Resilienz hängen zusammen. Die Resilienz überwindet die Indolenz. So  
möchte ich sagen, wenn wir bedenken,  dass es  im Tauf-Ritus  ein Resilienz-Versprechen gibt;  das  
Versprechen, dem Bösen Widerstand zu leisten:  „Widersagst Du dem Bösen, um in der Freiheit der  
Kinder  Gottes  leben  zu  können?“ Die  Antwort  lautet:  „Ich  widersage!“ –  „Widersagst  du  den  
Verlockungen des Bösen,  damit  es  nicht Macht  über dich gewinnt?“  Die Antwort  verspricht:  „Ich  
widersage!“ – „Widersagst du dem Satan, dem Urheber des Bösen?“ So altmodisch und unaufgeklärt 
uns  diese  Frage  dünkt,  sie  weiß  um  die  Notwendigkeit,  dem  „Urheber  des  Bösen“  rechtzeitig  
Widerstand zu leisten. Die besten Resilienzkräfte erwachsen aus dem Glauben, dass im Machtbereich 
Gottes dem Bösen Einhalt geboten wird. Vor Jesus haben die Dämonen Respekt; sie weichen vor ihm, 
auch wenn sie Legion sind! Im Bewusstsein unserer Taufe holen wir uns bei  IHM immer neu die  
Widerstandskraft, um nicht den bösen Mächten zu verfallen. Regelmäßig wiederkehrend religiöse  
Umkehrzeiten wie der Advent sind Resilienz-Zeiten. Sie wollen uns gegen das Böse immunisieren,  
unsere  Abwehrkräfte  stärken,  auch  wenn  die  übel  verunstaltete  und  üblich  inszenierte  
Vorweihnachtszeit uns eher schwächen, betäuben und indolent machen will. „Denn so groß ist kein  
Mangel wie Gottes Ankunft.“  (Konrad Weiß)

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de


