
1

Predigt am 6.12.2015 (2. Advent Lj. C): Bar 5, 1-9: Lk 3,1-6
Adventliche Gottesfurcht

I. „Ungeheuer lustig“ soll er sein dieser französische Spielfilm, der jetzt auch in Heidelberg gezeigt  
wird: „Das brandneue Testament“ Bei aller Kinobegeisterung: Das tu‘ ich mir nicht an, nachdem ich 
mir  im  Internet  den  „Trailer“  angeschaut  und  mich  informiert  habe:  „Gott  ist  ein  Scheusal,  ein  
Misanthrop, der zusammen mit seiner Tochter Ea in einer Plattenbausiedlung in Brüssel wohnt und  
seine Zeit damit verbringt, die Menschheit mit immer neuen Einfällen zu quälen. Lediglich sein Sohn  
JC hat den Absprung geschafft und sich unter die Menschen gemischt, um seine frohe Botschaft zu  
verbreiten. Eines Tages flüchtet auch Ea, um es ihrem Bruder gleich zu tun und sich sechs Apostel zu  
suchen, die ein brandneues Testament aufsetzen sollen. Zuvor zerstört sie den göttlichen Computer,  
nicht ohne noch allen Menschen ihr jeweiliges Todesdatum per SMS zu schicken.“  Was soll brandneu 
sein an diesen altbackenen Ressentiments?

Untertitel: „Gott existiert. Er lebt in Brüssel“. Ausgerechnet in Brüssel, in Belgien, von wo aus die 
Pariser Attentäter operiert haben. Was für eine ahnungslose Prophezeiung dieser Blasphemiker!? Ist  
das  die  moderne,  aufgeklärte Angst  vor  Gott, die  „Gottesfurcht“  einer  verkommenen westlichen, 
„gottlosen“ Gesellschaft, der nichts mehr heilig ist? So werden nicht nur in Brüssel und in Paris die  
gottlosen, menschenverachtenden Islamisten und Terroristen fragen. So viel wissen sie jedenfalls: Die 
„Tagwa  -  Gottesfurcht“  ist  das  Fundament  des  Islam,  auch  wenn  diese  verblendeten  Fanatiker 
verheerende, geradezu perverse, ja blasphemische Konsequenzen daraus ziehen. Gott kann man gar 
nicht beleidigen – ER ist darüber erhaben-, aber umso mehr die Gläubigen! Über Gott oder das, was 
man von ihm hält, mag man sich lustig machen wie in diesem unsäglichen Film. In Wahrheit macht  
man sich lustig über die Menschen, die an Gott glauben. Auch das müssen wir ertragen und danach 
fragen, wie es so weit kommen konnte: Was für ein entsetzliches Gottesbild muss „Die Wiederkehr  
der Religion“ transportiert haben, wenn man eine so geschmacklose Religionssatire als „cineastische  
Offenbarung“ rühmen kann?  Hier  geht  es  schließlich  um den  christlichen  (!)  Gottesglauben,  der 
verhöhnt  wird.  Da  hat  man  ja  auch  nichts  zu  befürchten!  Aber  die  Islamisten  werden  sich  ins  
Fäustchen  lachen,   und  die  „Christianisten“  werden  einen  Grund  mehr  haben,  unsere  moderne  
Kulturlandschaft zu verachten und zu bekämpfen.  „Gottesfurcht“  werden sie einklagen, aber  was  
heißt das eigentlich für uns Christen? Dieses biblische Wort ist bei uns aus der Mode gekommen, 
obwohl bei jeder Firmung um die „Geistesgabe der Gottesfurcht“ gebetet wird. 

II.  Heute, am Zweiten Advent, taucht nun dieses Wort ganz unvermutet auf: In der atl. Lesung aus  
dem Propheten Baruch. Es ist die prophetische  Vision, die messianische Verheißung der Heimkehr  
des Gottesvolkes aus der Verbannung. Und „Jerusalem“, das abgelegt hat „das Gewand der Trauer  
und des Elends“ erhält von Gott einen neuen Namen: „Friede der Gerechtigkeit und Herrlichkeit der  
Gottesfurcht.“   Das  scheint  nicht  recht  zusammen  passen  zu  wollen.  Wo  soll  die  Herrlichkeit  
herkommen, wenn wir uns (immer noch) vor Gott fürchten müssen? Aber das ist  mit  dem Wort  
„Gottesfurcht“ nie und nimmer gemeint! Es geht um die Ehrfurcht vor seiner erhabenen Macht und 
Größe.  Es  geht  nicht  um die  Angst  vor  Gott, sondern um die Ehrfurcht  vor  dem „GanzAnderen“ 
(Heiligen); um die unbedingte Anerkennung der Wahrheit und Wirklichkeit Gottes, die unser ganzes  
Leben prägen und durchdringen soll. 

„Gottesfurcht“ scheint also nur auf den ersten Blick nicht zur christlichen Gottesbotschaft zu passen. 
„Gott ist die Liebe“, sagt uns das NT. Doch auch das müssen wir „gottesfürchtig“ anerkennen. Sonst 
machen wir  aus ihm einen harmlosen „lieben Gott“,  – der  alles  mit  sich  machen lässt  und dazu 
herhalten  muss,  alles  „abzusegnen“,  was  wir  für  richtig  und  religiös  halten.  Der  Prophet  Baruch 
spricht  mit  großer  Selbstverständlichkeit  und  ohne  lange  Erklärungen  davon,  dass  Friede, 
Gerechtigkeit  und  Gottesfurcht  die  Kennzeichen  eines  gläubigen  Menschen  sind  -  und  die 
Voraussetzungen dafür schaffen, dass das Unmögliche möglich wird: Dass Berge sich senken und Täler 



2

sich ebnen. Das sind Bilder, die dann auch Johannes, der Täufer, verwendet, wenn er das Volk Israel in  
der Erwartung des Messias zur Umkehr aufruft. Es ist die Umkehr zur Gottesfurcht, die das Gegenteil  
jener „Gottvergessenheit“ ist, die zu einem Stigma, einem Kennzeichen unserer modernen westlichen 
Gesellschaft geworden ist. 

III. „Gottesfurcht“  ist  also  eine  adventliche  Tugend,  die  wir  wiederentdecken  müssen,  um  der 
Banalisierung  und  Trivialisierung  des  Gottesglaubens  zu  wehren,  welche  die  Botschaft  des 
Evangeliums  belanglos  und  folgenlos  machen.  Erst  wenn  wir  uns  vor  Gott,  vor  dem  „Heiligen“ 
beugen,  das  –  wie  die  Religionswissenschaft  (Rudolf  Otto) sagt  –  immer  zugleich  „mysterium 
tremendum et fascinosum – ein furchterregendes und zugleich faszinierendes Geheimnis“ ist;  erst 
dann lernen wir das Staunen vor seiner Liebe, mit der ER Welt und Mensch umfängt. Gottesfurcht  
und Gottesliebe schließen sich so wenig aus wie die Ehrfurcht vor einem Menschen die Liebe zu ihm 
ausschließt. Im Gegenteil: Die Liebe wird tiefer und belastbarer, wenn sie Achtung hat vor der Würde 
und dem Geheimnis des geliebten Menschen. Im Bundesschluss zwischen Gott und Israel werden  
deshalb Gottesfurcht,  Gottesliebe und Gottesdienst  in einem Atemzug genannt:  „Was fordert der  
Herr, dein Gott, von dir, außer dem einen: Dass du den Herrn, deinen Gott, fürchtest, indem du auf  
seinen Wegen gehst, ihn liebst und ihm mit ganzem Herzen und mit ganzer Seele dienst?“ (Dtn 10,12)

Die Gottesfurcht anerkennt den unendlichen Abstand zwischen Schöpfer und Geschöpf und ist doch 
auch das ehrfürchtige Erschaudern darüber, dass er von sich aus diesen Abgrund überwunden hat in 
der  Menschwerdung  seines  Sohnes,  die  wir  an  Weihnachten  wieder  festlich  begehen.  Wer  sich  
diesem unausdenklichen (vom Islam heftig abgelehnten und eindeutig missverstandenen) Geheimnis 
im  Advent  gottesfürchtig  nähert,  ahnt,  was  der  Apostel  Paulus  meint,  wenn  er  im  Brief  an  die  
Philipper schreibt: „Müht euch mit Furcht und Zittern um euer Heil, denn Gott ist es, der in euch das  
Wollen  und  das  Vollbringen  bewirkt.“ (2,12-13)  Unser  Heil,  unsere  Erlösung  ist  keine 
Selbstverständlichkeit, sondern ein Wunder, das Gott in uns vollbringt und das wir „zitternd“ an uns 
geschehen lassen müssen. Deshalb erfordert es unsere ganze Aufmerksamkeit, ja Anstrengung, die 
nichts anderes sind als Umkehr und Buße, ohne die der Advent seinen Ernst und seine Ernsthaftigkeit  
verliert. Gottesfurcht ist die innere Haltung, die Gott gegenüber auch nach außen  - in der religiösen 
Praxis und in einem vom Glauben durchdrungenen Alltag-  zum Vorschein bringt, was ihm gebührt:  
Lobpreis und Anbetung und Ergebung in seinen unerforschlichen Willen. Und Gott antwortet darauf 
mit seiner unerschöpflichen Liebe und Geduld mit uns Menschen. 

Und  nicht  zuletzt:  Wahre  Gottesfurcht  befreit  von  falscher  Menschenfurcht,  wenn  allein  Gott 
gefürchtet wird und ansonsten weder Tod noch Teufel. Wie angstfrei und furchtlos könnten wir leben 
und eines Tages sterben, wenn wir die Gottesfurcht wieder lernen würden, wenn wir uns – mit den  
Worten des Psalmisten gesprochen, „in der Furcht des Herrn unterweisen“ (Ps 34) ließen. Und im 
Psalm 22 heißt es:  „Die ihr den Herrn fürchtet, preist ihn; ihr alle vom Stamm Jakobs rühmt ihn.“ 
(22,24)  Die großen Werke der Kirchenmusik bringen es am besten zum Vorschein: Gottesfurcht wird 
zum Lobpreis, der schließlich nichts mehr wissen will: Ein Lobpreis, der zu Staunen, Stille und Liebe  
geworden ist.

J. Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael) - www.se-nord-hd.de


