
1

Predigt am 22.11.2015 (Christkönig) – Joh 18, 33b-37
Der Richter und sein Lenker

I. In seiner Erzählung „Pilatus“ schildert Friedrich Dürrenmat den Eindruck, den die Augen Jesu auf 
den römischen Statthalter machten: „Sie waren nichts anders gewesen als Menschenaugen, nicht  
mächtiger oder von solchem Licht, das er an griechischen Götterbildern bewunderte. Auch lag nicht  
Verachtung in ihnen, welche die Götter gegen die Menschen hegen, wenn sie auf Erden wandeln… Es  
lag eine bedingungslose Unterwerfung in diesen Augen, die aber“, so sieht es dieser Machtmensch – 
weil in seinen Kategorien nichts anderes Platz hat – „eine heimtückische Verstellung sein musste.“ 
Denn  wäre  tatsächlich  wahr,  was  er  in  diesen  Augen  sieht:  Menschlichkeit,  Göttlichkeit  und 
Unterwerfung in einem, dann wäre „die Grenze zwischen Gott und Mensch aufgehoben und so Gott  
Mensch und Mensch Gott geworden.“ Pilatus  „glaubte daher nicht an die Demut des Gottes, und  
dessen menschliche Gestalt war ihm eine List, die Menschheit zu versuchen.“

Die Grenze zwischen Gott und Mensch ist nicht einfach aufgehoben! Die Menschwerdung Gottes, die 
Inkarnation, vor der wir an Weihnachten wieder das Knie beugen, heißt gerade nicht, dass Gott seit  
Christi Geburt nun und fortan nur noch ein Mensch (geworden) ist. Gott ist Mensch geworden. Diese  
Rede von der Menschwerdung Gottes ist problematisch und - nicht nur für Juden und Muslime –  
unverständlich,  missverständlich:  Gott ist  Mensch  geworden!  In  Jesus  von  Nazareth  ist  Gott ein,  
dieser Mensch, dieser geschichtlich fassbare und sterbliche Mensch geworden – und das war keine 
List, sondern Gottes Lust: ER wollte seinem liebsten Geschöpf so nahe kommen, sich so  sehr mit ihm, 
mit uns  verbinden, dass er für immer weiß, was es heißt, ein Mensch zu sein, bis dorthin, wo der  
„Menschensohn“, des Menschen Sohn, ganz ohnmächtig vor diesem Machtmenschen Pontius Pilatus 
steht. Das Göttliche an ihm ist sein geistiges Königtum, die Souveränität des „Ecce homo“! In der 
Johannes-Passion kommt Pilatus gleich zur Sache: „Bist du der König der Juden?“ Woher er von dieser 
Anschuldigung weiß, bleibt ungesagt. Johannes will keinen Dokumentarbericht, kein Gerichtsprotokoll 
schreiben, sondern unternimmt einen deutenden Rückblick aus nachösterlicher Sicht, aus der Sicht  
des Glaubens. Er lenkt das Gespräch zwischen Pilatus und Jesus so, dass unter der Hand die Rollen 
vertauscht werden.  „Der Richter und sein Henker“ von Friedrich Dürrenmatt ist bekannter als sein 
„Pilatus“. Hier aber müsste es heißen: Der Richter und sein Lenker. Jesus ist es, der lenkt, der dieses 
weltberühmte Zwiegespräch in Wahrheit lenkt. Schon die Gegenfrage Jesu, wie sein Richter darauf 
komme, ihn „König der Juden“ zu nennen, nötigt Pilatus zu einer abwehrenden Reaktion, bevor er 
seine Frage anders formuliert, um einen juristischen Tatbestand auszumachen: „Was hast du getan?“ 
Pilatus stellt  überhaupt  nur  Fragen, und dieser  Dialog wird  zunehmend von den Antworten Jesu 
geprägt. Und diese sind aus gutem Grund nie direkt und eindeutig. Die Frage „Bist du der König der  
Juden?“, kann Jesus gar nicht beantworten, bevor er weiß, was sie bedeutet. So wie Pilatus sie stellt,  
wird sie, muss sie zu Missverständnissen führen. Wird Jesus sie bejahen, bestätigt er die politische  
Anklage, die allein Pilatus zu beantworten hat. Verneint er sie, verleugnet er seinen Auftrag und seine  
Würde. Folgerichtig äußert sich Jesus nicht zum Titel bzw. zum Vorwurf „König der Juden“, sondern 
beginnt von seiner „Basileia“, von seinem eigentümlichen Königtum zu sprechen. Dieses griechische 
Wort benennt zunächst nicht das Reich, sondern den Zustand, wenn man so will: Den Be-Reich des 
Königs, und damit seine Würde und Herrschergewalt, die sich in dem von ihm beherrschten Bereich 
zeigt. Jesus spricht also von seiner verborgenen Königswürde, die sich nun, von Pilatus provoziert,  
entbirgt. Er spricht von seinem Machtanspruch, vom Machtanspruch der göttlichen Wahrheit.

II. Vom Machtanspruch versteht er etwas, dieser römische Machtmensch Pilatus. Und so will er sich 
vergewissern: „Also bist du doch ein König?“ Das ist gleichsam ein Steilvorlage für Jesus: „Ja, ich bin  
ein König. Dazu bin ich geboren und in die Welt gekommen, dass ich Zeugnis ablege für die Wahrheit.“  
Jesu Wort und Würde kommen aus seiner inneren Freiheit. Unendlich freier und souveräner als des 
Kaisers Prokurator baut er diesem eine goldene Brücke: „Jeder, der aus der Wahrheit ist, hört auf  
meine Stimme.“ Der Angeklagte lädt seinen Richter gleichsam in den Zeugenstand: „Pilatus, wer bin 



2

ich für Dich!?“ Aus der politischen Frage wird eine Glaubensfrage! Pilatus hätte jetzt die einmalige  
Chance,  Gott  im  Menschen,  in  diesem  ihm  ausgelieferten,  „unterworfenen“  Menschen  Gott  zu 
erfahren. Stattdessen – und da mag F. Dürrenmatt richtig liegen - glaubte er nicht an die Demut (des)  
Gottes, und dessen menschliche Gestalt war ihm eine List, die Menschheit zu versuchen.“ Misstrauisch 
gegenüber der sich enthüllenden Wahrheit vermutet er eine „heimtückische Verstellung“, versäumt 
Pilatus  das  Wunder,  eine  ihn  vor  allen  auszeichnende  Gottesoffenbarung  auch  als  solche 
wahrzunehmen.  Mit  der  Frage  nach  der  Wahrheit  auf  den  Lippen  wendet  sich  der  für  die 
Wahrheitsfindung zuständige Richter, jetzt ein Gefangener seiner selbst, von Jesus, dem Zeugen der 
Wahrheit und Wirklichkeit Gottes, ab. 

Das  ist  das  Drama  der  Macht,  der  menschlichen  Macht,  die  Tragödie  des  heidnischen 
Machtmenschen, der mit der göttlichen Macht in Gestalt menschlicher Ohnmacht nichts anzufangen 
weiß. Pilatus wird hier zum Statthalter all jener Menschen, denen die selbstmächtige Banalität ihres 
Lebens  als  Wahrheit  genügt.  Andere  vermeinen,  diese  zu  durchschauen und  finden darin  „ihre“ 
Wahrheit.  Das Leben bietet  viele Möglichkeiten des Wahren und Falschen.  Warum wird die eine  
gewählt?  Liegt  in  ihr  die  Wahrheit?  Oder  kann  und  soll  die  Wahrheit  jeweils  neu  ausgehandelt  
werden? Wer nach der Wahrheit fragt, geht davon aus, dass sie auffindbar und schließlich festlegbar 
ist.  Doch  die  menschliche  Existenz  ist  unzähliger  Kontrapunkte  fähig.  „Wahrheit“ ist,  so  sagt 
hintergründig die jüdische Kabbala, „was sich geziemend widerspricht.“ 

Wir werden keine Antwort finden, weil die Frage falsch gestellt ist. Wahrheit ist hier eben nicht die 
juristische Richtigkeit, die Übereinstimmung von Behauptung, von Worten und Wirklichkeit. Wenn 
Jesus  vor  Pontius  Pilatus  die  königlichen  Worte  spricht:  „Dazu  bin  ich  geboren  und  in  die  Welt  
gekommen, dass ich für die Wahrheit Zeugnis ablege.“ – geht es um etwas ganz anderes. Wenn das 
Johannes-Evangelium  von  „Wahrheit“  spricht,  dann  in  einem  tieferen  und  umfassenderen  Sinne. 
Wahrheit im biblischen Sinne ist das, was feststeht und Bestand hat: Got ist die Wahrheit und ohne 
Got gibt es keine Wahrheit!
Die Wahrheit  hat einen Namen und einen Inhalt  und dieser lautet:  GOTT -  nicht irgendein Gott,  
sondern der Gott und Vater Jesu Christi! Und diese Wahrheit ist nach wie vor all denen im Wege, die 
– wie Pilatus – eine Einschränkung und Infragestellung ihrer eigenen Macht befürchten. Gott ist im  
Wege, wo der Mensch in seinem „Omnipotenzwahn“ (H.E. Richter) selber Gott spielen, sich an Gottes 
Stelle setzen will.  Der Mensch ist Gott geworden! So verkehrt sich heute das Glaubensbekenntnis, 
dass Gott Mensch geworden ist. Gott allein ist Gott und der Mensch ist Mensch und nur Mensch. Das  
ist sie, die reine Wahrheit!

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus und St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


