
1

Predigt am 15.11.2015 (33. Sonntag Lj.B) – Mk 13,24-32

Wie traurig wie tröstlich

I. Für mich kann ich nur bestätigen, was ich neulich (Publik-Forum Nr. 21/2015) gelesen habe: Das  
Kino wird immer mehr zu einem religiösen Ort. Auch und gerade wenn es nicht (!) um ausdrücklich 
religiöse  Themen  geht,  sei  das  Kino  für  viele  ein  Ort  der  (religiösen)  Unterbrechung  und  der 
ästhetischen Überwältigung. Gerne also hätte ich im Kino und nicht nur auf DVD den bereits 1957 
entstandenen  Schwarz-Weiß-Spielfilm  von  Ingmar  Bergman  „Wilde  Erdbeeren" gesehen.  Ich  bin 
durch den Tod des 96jährigen Helmut Schmit an diesen Film erinnert worden. 

Es ist  ein ruhiger,  seltsamer, typischer Bergmann-Film über die Lebensbilanz eines alten Mannes. 
Zuerst  sieht  man  den  alten  Professor  auf  seinem  Morgenspaziergang  durch  die  Stadt.  Sie  ist 
menschenleer. Alles ist totenstill. Der alte Mann kommt wie gewöhnlich am Geschäft des Optikers 
vorbei. Dort hängt, so lange er sich erinnern kann, die große runde Uhr. Aber jetzt sind die Zeiger  
verschwunden. Das Zifferblatt ist blind. Rasch zieht der Professor seine Taschenuhr hervor, um nach 
der Zeit zu schauen. Aber auch seine stets zuverlässige Taschenuhr hat keine Zeiger mehr. Er hält sie 
ans Ohr. Statt des erwarteten Tickens hört er den schnellen und unruhigen Schlag seines eigenen 
Herzens. - Was für eine Parabel!

Das  Ticken  der  Uhr  als  den  eigenen  Herzschlag  hören,  das  ist  unerhört!  Diese  Film-Szene  sagt 
unmissverständlich: Wir sind ganz der Zeit ausgeliefert. „Dieser Tag ist der erste Tag vom Rest deines  
Lebens!“ End-Zeit-Stimmung  im  heutigen  Evangelium,  Weltuntergangsstimmung  am  vorletzten 
Sonntag im Kirchenjahr. Dabei geht die Welt jedes Mal unter, wenn ein Mensch stirbt, noch dazu,  
wenn  ein  mir  lieber  Mensch  von  uns  gegangen  ist,  wie  man  sagt.  Endzeit  ist  unter  diesem 
Gesichtspunkt  dauernd;  je  älter  ich  werde  und  meine  Lebensuhr  auch  ohne  Herzschrittmacher  
abläuft,  wird  mir  das  ganz  doppeldeutig  bewusst:  „Dass  alles  vergänglich  ist:  Wie  traurig,  wie  
tröstlich!“

Auch das Vergängliche ist tröstlich und schön zugleich!  Und dieser Ausflug in die Philosophie sei 
gestattet: Die Schönheit ist nicht nur selbst etwas Vergängliches; das Vergängliche ist letztlich nur  
deshalb schön, weil alles, was wir als schön empfinden, ein Ende hat; uns also gerade nicht unendlich  
zur Verfügung steht. Mit  Goethe gesprochen: „…alles, was besteht, ist wert, dass es vergeht.“ Es ist 
uns normalerweise gar nicht bewusst, dass die Erfahrung von Schönheit nicht zuletzt daher kommt,  
dass das,  was wir anschauen und als  schön bewundern, eines Tages verblüht und den Weg alles 
Irdischen geht. „Der Anfang aller Philosophie ist das Staunen darüber, dass überhaupt Etwas ist und  
nicht vielmehr Nichts.“ Das Staunen über die Schönheit des Vergänglichen – ist traurig und tröstlich 
zugleich.
II. Von  diesem,  zugegebenermaßen  nicht  einfachen,  Gedanken  her,  könnten  wir  dem  düsteren 
Evangelium dieses Sonntags eine ganz neue Seite abgewinnen: Die Welt ist schön, weil sie ein Ende 
hat! Zunächst wird uns jede Illusion  genommen: Die Welt wird uns von Jesu Worten – wenn Sie so  
wollen – im heutigen Evangelium als todkrank und in den letzten Zügen geschildert. Der kosmischen 
Katastrophe, dem Weltuntergang, wie wir sagen, setzt Jesus jedoch ein ganz helles, hoffnungsvolles, 
lebensfrohes Bild  entgegen:  „Lernt  etwas aus  dem Vergleich  mit  dem Feigenbaum! Sobald  seine  
Zweige saftig werden und Blätter treiben,  wisst  Ihr,  dass der  Sommer nahe ist.  Genauso sollt  Ihr  
erkennen, wenn Ihr all das geschehen seht, dass das Ende vor der Tür steht.“ 
Das Ende der Welt  ist  aber zugleich ihr Ziel!  Die Welt  verendet nicht,  sie wird voll-endet! In der  
lateinischen  Sprache  bedeutet  „finis“  beides:  Ende  und  Ziel!  „Respice  finem!“  heißt  nicht  nur:  
„Bedenke das Ende!“, sondern auch: „Bedenke das Ziel!“ Die Welt ist schön, weil sie ein Ende und ein 
Ziel hat! Das eine gehört zu unserem Wissen, das andere ist unser Glaube! Dass alles Geschaffene  
vergänglich ist und ein Ende hat: Das zu erkennen, dazu brauchen wir die Bibel nicht. Dass aber diese  
Welt  von  Gott  dereinst  heimgeholt  und  verwandelt  wird,  das  ist  biblische  Offenbarung,  das  ist  
Apokalypse,  und das  heißt  auf  Deutsch und wörtlich  übersetzt:  „Offenlegung,  Offenbarung“!  Das 
Entscheidende  also  muss  ER  uns  wissen  lassen.  Dass  die  Welt  unaufhaltsam  und  durch  alle 



2

Untergänge hindurch auf ihr Ziel zustrebt, das gehört zu unserem Glauben an die Wiederkunft Christi.  
Denn das ist das Ende:  „Dann wird man den Menschensohn mit großer Macht und Herrlichkeit auf  
den Wolken kommen sehen.“ Das nahe Ende ist der nahe, der sich unaufhaltsam nahende Gott!
Wenn Christen also an das Ende denken und ihr eigenes bedenken, geht es gerade nicht um den 
endgültigen  Abbruch  des  Lebens,  es  geht  nicht  um  seine  Vernichtung,  vielmehr  um  seine 
Verwandlung! „Vita mutatur, noch tollitur- Denn deinen Gläubigen, o Herr, wird das Leben gewandelt,  
nicht genommen!“ So betet die Kirche in der Präfation der Totenmesse. Die Einstellung zum Hier und  
Heute meines Lebens, zum Weg meines Lebens, hängt ganz entscheidend davon ab, wie ich das Ende  
meines Lebens und das Ende der Welt einschätze. Wenn ich das Ende tatsächlich als end-gültiges  
Ende und Versinken im Nichts verstehen, ja fürchten muss, dann ist jeder Tag, der unwiederbringlich 
vorbei  ist,  ein  Stück  Beraubung  meines  Lebens;  dann  renne  ich  ständig  gegen  die  Uhr  an  –  in  
panischer Angst, ja nichts zu verpassen, und doch bleibt die Uhr letztlich Siegerin! Ist das Ende für  
mich jedoch die große Vollendung und Verwandlung, dann kann ich gelassen vorangehen, dann kann 
ich rechtzeitig manches loslassen im Vertrauen darauf, dass bei Gott einmal alle erlittenen Verluste 
meines  Lebens  aufgehoben  (sein)  werden,  ja  dass  er  mein  Leben  über  die  Todesgrenze  hinaus 
bewahren und verwandeln wird.
„Himmel und Erde werden vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen!“  – In der Hinfälligkeit, 
Haltlosigkeit von Welt und Mensch gibt es für uns Christen letztlich nur diesen Halt. Was Gott uns  
durch Jesus Christus offengelegt und über das Ziel unseres Lebens gesagt hat, das hat Bestand und ist  
unvergänglich, unverwüstlich! Das Schöpferwort, das uns aus dem Nichts gerufen hat, es bleibt. Es ist  
unter den vielen Todesanzeigen die große Lebensanzeige: Wir sind nicht für den Tod, sondern für das 
Leben bestimmt! Der Feigenbaum treibt und der Sommer ist nahe! In allem Untergang ereignet sich  
der Aufgang eines neuen Lebens! Diese Welt und mein Leben ist schön, weil sie ein Ende und ein Ziel  
haben. Wer aus dieser österlichen Hoffnung zu leben vermag, wird mit der Hinfälligkeit dieser Welt  
und seines eigenen Lebens besser zurechtkommen; er wird die Trauer über den Verlust seiner Lieben 
besser verschmerzen und schließlich mit seiner lebensgefährlich tickenden Lebensuhr und dem eines 
Tages  ausbleibenden Herzschlag  (hoffentlich)  besser  zurecht  kommen.  Darum heute  noch einmal 
nach der Predigt dieses Lied, das wir an Allerseelen kennen- und singen gelernt haben:

Herr, lehre uns, dass wir sterben müssen, dass Brücken brechen, denen wir vertraut;
und weise uns, eh wir gehen müssen, zum Leben die Brücke, die du uns gebaut.

Herr, halte uns, wenn wir haltlos werden, wenn Stärke schwach wird und das Große klein.
Und zeige uns, eh wir bitter werden, dein Sterben als Brücke ins Leben hinein.

Herr, sei bei uns, wenn wir sterben müssen, wenn Brücken brechen und wenn wir vergehn.
Herr, schweige nicht, wenn wir schweigen müssen. Sei selber die Brücke und lass uns bestehn.

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg
www.se-nord-hd.de

file:///home/daffi/wegmit/se-hd-nord/2015/predigten/http:%2F%2Fwww.se-

