Predigt am 15.11.2015 (33. Sonntag Lj.B) — Mk 13,24-32
Wie traurig wie trostlich

I. Fir mich kann ich nur bestatigen, was ich neulich (Publik-Forum Nr. 21/2015) gelesen habe: Das
Kino wird immer mehr zu einem religiésen Ort. Auch und gerade wenn es nicht (!) um ausdricklich
religiose Themen geht, sei das Kino fir viele ein Ort der (religiosen) Unterbrechung und der
dsthetischen Uberwiltigung. Gerne also hitte ich im Kino und nicht nur auf DVD den bereits 1957
entstandenen Schwarz-Weil3-Spielfilm von Ingmar Bergman ,Wilde Erdbeeren” gesehen. Ich bin
durch den Tod des 96jdhrigen Helmut Schmitt an diesen Film erinnert worden.

Es ist ein ruhiger, seltsamer, typischer Bergmann-Film Uber die Lebensbilanz eines alten Mannes.
Zuerst sieht man den alten Professor auf seinem Morgenspaziergang durch die Stadt. Sie ist
menschenleer. Alles ist totenstill. Der alte Mann kommt wie gewdhnlich am Geschaft des Optikers
vorbei. Dort hangt, so lange er sich erinnern kann, die groBe runde Uhr. Aber jetzt sind die Zeiger
verschwunden. Das Zifferblatt ist blind. Rasch zieht der Professor seine Taschenuhr hervor, um nach
der Zeit zu schauen. Aber auch seine stets zuverlassige Taschenuhr hat keine Zeiger mehr. Er hilt sie
ans Ohr. Statt des erwarteten Tickens hort er den schnellen und unruhigen Schlag seines eigenen
Herzens. - Was fir eine Parabel!

Das Ticken der Uhr als den eigenen Herzschlag horen, das ist unerhort! Diese Film-Szene sagt
unmissverstandlich: Wir sind ganz der Zeit ausgeliefert. , Dieser Tag ist der erste Tag vom Rest deines
Lebens!” End-Zeit-Stimmung im heutigen Evangelium, Weltuntergangsstimmung am vorletzten
Sonntag im Kirchenjahr. Dabei geht die Welt jedes Mal unter, wenn ein Mensch stirbt, noch dazu,
wenn ein mir lieber Mensch von uns gegangen ist, wie man sagt. Endzeit ist unter diesem
Gesichtspunkt dauernd; je &lter ich werde und meine Lebensuhr auch ohne Herzschrittmacher
ablauft, wird mir das ganz doppeldeutig bewusst: ,Dass alles vergdnglich ist: Wie traurig, wie
trostlich!”

Auch das Vergangliche ist trostlich und schon zugleich! Und dieser Ausflug in die Philosophie sei
gestattet: Die Schonheit ist nicht nur selbst etwas Vergangliches; das Vergangliche ist letztlich nur
deshalb schon, weil alles, was wir als schon empfinden, ein Ende hat; uns also gerade nicht unendlich
zur Verfligung steht. Mit Goethe gesprochen: ,,...alles, was besteht, ist wert, dass es vergeht.” Es ist
uns normalerweise gar nicht bewusst, dass die Erfahrung von Schoénheit nicht zuletzt daher kommt,
dass das, was wir anschauen und als schén bewundern, eines Tages verbliiht und den Weg alles
Irdischen geht. ,Der Anfang aller Philosophie ist das Staunen dariiber, dass iiberhaupt Etwas ist und
nicht vielmehr Nichts.” Das Staunen Ulber die Schonheit des Verganglichen — ist traurig und trostlich
zugleich.

Il. Von diesem, zugegebenermaRen nicht einfachen, Gedanken her, kdnnten wir dem disteren
Evangelium dieses Sonntags eine ganz neue Seite abgewinnen: Die Welt ist schon, weil sie ein Ende
hat! Zunachst wird uns jede lllusion genommen: Die Welt wird uns von Jesu Worten — wenn Sie so
wollen — im heutigen Evangelium als todkrank und in den letzten Ziigen geschildert. Der kosmischen
Katastrophe, dem Weltuntergang, wie wir sagen, setzt Jesus jedoch ein ganz helles, hoffnungsvolles,
lebensfrohes Bild entgegen: ,Lernt etwas aus dem Vergleich mit dem Feigenbaum! Sobald seine
Zweige saftig werden und Blétter treiben, wisst lhr, dass der Sommer nahe ist. Genauso sollt |hr
erkennen, wenn Ilhr all das geschehen seht, dass das Ende vor der Tiir steht.”

Das Ende der Welt ist aber zugleich ihr Ziel! Die Welt verendet nicht, sie wird voll-endet! In der
lateinischen Sprache bedeutet ,finis“ beides: Ende und Ziel! , Respice finem!“ heillt nicht nur:
,Bedenke das Ende!“, sondern auch: ,Bedenke das Ziel!”“ Die Welt ist schon, weil sie ein Ende und ein
Ziel hat! Das eine gehort zu unserem Wissen, das andere ist unser Glaube! Dass alles Geschaffene
verganglich ist und ein Ende hat: Das zu erkennen, dazu brauchen wir die Bibel nicht. Dass aber diese
Welt von Gott dereinst heimgeholt und verwandelt wird, das ist biblische Offenbarung, das ist
Apokalypse, und das heiflt auf Deutsch und wortlich libersetzt: ,Offenlegung, Offenbarung”! Das
Entscheidende also muss ER uns wissen lassen. Dass die Welt unaufhaltsam und durch alle



Untergange hindurch auf ihr Ziel zustrebt, das gehort zu unserem Glauben an die Wiederkunft Christi.
Denn das ist das Ende: ,,Dann wird man den Menschensohn mit grofer Macht und Herrlichkeit auf
den Wolken kommen sehen.” Das nahe Ende ist der nahe, der sich unaufhaltsam nahende Gott!

Wenn Christen also an das Ende denken und ihr eigenes bedenken, geht es gerade nicht um den
endgiiltigen Abbruch des Lebens, es geht nicht um seine Vernichtung, vielmehr um seine
Verwandlung! ,Vita mutatur, noch tollitur- Denn deinen Gléubigen, o Herr, wird das Leben gewandelt,
nicht genommen!“ So betet die Kirche in der Prafation der Totenmesse. Die Einstellung zum Hier und
Heute meines Lebens, zum Weg meines Lebens, hdangt ganz entscheidend davon ab, wie ich das Ende
meines Lebens und das Ende der Welt einschatze. Wenn ich das Ende tatsachlich als end-giiltiges
Ende und Versinken im Nichts verstehen, ja firchten muss, dann ist jeder Tag, der unwiederbringlich
vorbei ist, ein Stiick Beraubung meines Lebens; dann renne ich standig gegen die Uhr an — in
panischer Angst, ja nichts zu verpassen, und doch bleibt die Uhr letztlich Siegerin! Ist das Ende fir
mich jedoch die grofRe Vollendung und Verwandlung, dann kann ich gelassen vorangehen, dann kann
ich rechtzeitig manches loslassen im Vertrauen darauf, dass bei Gott einmal alle erlittenen Verluste
meines Lebens aufgehoben (sein) werden, ja dass er mein Leben Uber die Todesgrenze hinaus
bewahren und verwandeln wird.

»Himmel und Erde werden vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen!“ — In der Hinfalligkeit,
Haltlosigkeit von Welt und Mensch gibt es fiir uns Christen letztlich nur diesen Halt. Was Gott uns
durch Jesus Christus offengelegt und lber das Ziel unseres Lebens gesagt hat, das hat Bestand und ist
unverganglich, unverwistlich! Das Schopferwort, das uns aus dem Nichts gerufen hat, es bleibt. Es ist
unter den vielen Todesanzeigen die groRe Lebensanzeige: Wir sind nicht fiir den Tod, sondern fiir das
Leben bestimmt! Der Feigenbaum treibt und der Sommer ist nahe! In allem Untergang ereignet sich
der Aufgang eines neuen Lebens! Diese Welt und mein Leben ist schon, weil sie ein Ende und ein Ziel
haben. Wer aus dieser osterlichen Hoffnung zu leben vermag, wird mit der Hinfalligkeit dieser Welt
und seines eigenen Lebens besser zurechtkommen; er wird die Trauer lGber den Verlust seiner Lieben
besser verschmerzen und schlielRlich mit seiner lebensgefahrlich tickenden Lebensuhr und dem eines
Tages ausbleibenden Herzschlag (hoffentlich) besser zurecht kommen. Darum heute noch einmal
nach der Predigt dieses Lied, das wir an Allerseelen kennen- und singen gelernt haben:

Herr, lehre uns, dass wir sterben miissen, dass Briicken brechen, denen wir vertraut;
und weise uns, eh wir gehen miissen, zum Leben die Briicke, die du uns gebaut.
Herr, halte uns, wenn wir haltlos werden, wenn Stirke schwach wird und das GrofSe klein.
Und zeige uns, eh wir bitter werden, dein Sterben als Briicke ins Leben hinein.
Herr, sei bei uns, wenn wir sterben miissen, wenn Briicken brechen und wenn wir vergehn.
Herr, schweige nicht, wenn wir schweigen miissen. Sei selber die Briicke und lass uns bestehn.

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg
www.se-nord-hd.de


file:///home/daffi/wegmit/se-hd-nord/2015/predigten/http:%2F%2Fwww.se-

