Predigt am 08.11.2015 (32. Sonntag Lj. B) - Mk 12,38- 44
Hingabe ist Gnade

I. Es hat mich nicht mehr losgelassen: Das Scherflein der armen Witwe und das ,Tagebuch eines
Landpfarrers”, Sie haben zunachst rein gar nichts miteinander zu tun. Beide aber verkdrpern fir mich
etwas von dem, was Jesus wollte und was ihn selber kennzeichnete: Die Hingabe, ja die Ganzhingabe,
die er seinen Jiingern mit dieser armen Frau im heutigen Evangelium vor Augen stellt, und die mir
seit meinen Freiburger Studienjahren unerreichbar vor Augen steht. Damals habe ich ihn
verschlungen, diesen meisterhaften franzosischen Roman ,Tagebuch eines Landpfarrers” von
Georges Bernanos; 1936 erschienen und von uns angehenden Priestern in den 1970er Jahren mit
Erschitterung gelesen — vielleicht ein wenig zu hochgemut und romantisch, aber auch in der
realistischen Vorahnung der inneren Kdmpfe unserer priesterlichen Berufung, aber auch der
beflirchteten Erfolglosigkeit unseres priesterlichen Berufes. - Neulich wurde ich darauf aufmerksam
gemacht, dass dieser Roman in einer neuen Ubersetzung (von Veit Neumann, erschienen im Pustet-
Verlag) vorliegt, was hdchste Zeit war, weil die bisherige Ubersetzung ins Deutsche (von Jakob Hegner
im Johannes-Verlag) sprachlich doch sehr ungeniigend ist. Leider konnte ich die neue Ausgabe noch
nicht erwerben; die Nachfrage scheint so groR zu sein, dass sie bereits schon wieder vergriffen und
mit einer langeren Lieferfrist verbunden ist. - So nahm ich also nach vielen Jahren wieder das alte
Exemplar zur Hand und las diesen Roman noch einmal mit weit mehr Erschiitterung als damals:

Der junge, namenlos bleibende Pfarrer kommt direkt aus dem Seminar und bekommt eine kleine
landliche Pfarrei im verregnet-tristen Flandern libertragen. Ein fahles Grau liegt wie ein schmutziger
Schleier lber der Szenerie. Kaum einmal ist von Licht, von Sonne, von Freude die Rede. In seinem
stets in der Nacht geschriebenen Tagebuch, das der Roman uns in Ausziigen mitteilt, spiegeln sich die
vergeblichen Versuche des jungen Priesters, sich mit seiner Gemeinde anzufreunden, ihr Leben zu
teilen und die Menschen mit seinem Wirken zu erreichen. Doch die dickfellige bauerliche
Bevolkerung intrigiert genauso gegen ihn wie die grafliche Herrschaft, von deren Patronat er abhangig
ist. Selbst die Kinder machen sich einen SpaR daraus, ihn bloRzustellen und zu demitigen. Die
irrationale Ablehnung, die der arme Landpfarrer erfahrt, und die Bésartigkeiten der ihm anvertrauten
Menschen lassen ihn mehr und mehr an sich selber zweifeln. Uberall, wo er auftaucht, 16st er
Konflikte aus, die verborgen unter der Oberflache ungerechter sozialer Verhaltnisse liegen, ohne dass
er die Kraft hat, etwas dagegen zu tun. Dieser Widerspruch zwischen Anspruch und Wirklichkeit, der
uns schlieBlich auch im heutigen Evangelium begegnet, wo auch von Scheinheiligkeit und Ehrsucht
die Rede ist; dieser tragische Widerspruch gibt dem Tagebuch dieses Pfarrers seine innere Dynamik.
Doch immer dann, wenn die AulRenperspektive die Herrschaft Gber das Innere zu lGbernehmen
scheint; immer dann, wenn das stumpfe Urteil, das sich die kleine, stumpfsinnige Welt seines
Sprengels Uber ihn anmaRt, zu einer ihn lahmenden Gewissheit zu werden beginnt, tritt aus dem
Schatten seiner Verzweiflung Christus unsichtbar an seine Seite. Dann durchbricht das Tagebuch die
Mauer des Sagbaren und Uberschreitet die Schwelle zum Gebet. Dann, heilit es, ,,war mir das Gebet
so unerldsslich wie meinen Lungen die Luft und der Sauerstoff meinem Blut... Oh ich weifs sehr wohl,
dass schon der Wunsch zu beten, ein Gebet ist und Gott mehr nicht verlangen kann.”

Der junge Landpfarrer will sein erbarmliches Ego iberwinden und mit jenem Christus eins werden,
der seinen Jingern im heutigen Evangelium die unscheinbare Ganzhingabe der armen Witwe als
Vorbild hinstellt. Dieser Roman ist ein Dokument des menschlichen Kampfes um Selbstbehauptung,
die sich gegen die Selbsthingabe, ja Selbstaufgabe stemmt, die nach Jesu Worten ein Leben in seiner
Nachfolge erfordert. Ich gestehe gerne ein, dass auch das Tagebuch eines Stadtpfarrers nicht weit
davon entfernt ware.

Il. Vermutlich deshalb kam mir dieser vergessene Roman in den Sinn, um ihn mit der Szene des
heutigen Evangeliums in Beziehung zu bringen. Jesus scheint sich selber in dieser Frau zu sehen, die
ihre ganze Existenz mit dem Wenigen, das sie hat und hergibt, aufs Spiel setzt — in einer restlosen
Hingabe, in einem grenzenlosen Vertrauen, dass Gott sich um sie kiimmert und ihr kummervolles
Dasein zu sichern vermag. Sie wagt den Ernstfall im Vertrauen, dass Gott auch das Verborgene sieht



und sie nicht im Stich lassen wird. Sie hat nichts anderes mehr in der Hand. So wird es Jesus bald auch
ergehen. Es ist kein Zufall, dass der Evangelist Markus diese Begebenheit vom Opfer der armen Witwe
genau an jenen Wendepunkt stellt, da das 6ffentliche Wirken Jesu beendet ist. Es ist das Ende des 12.
Kapitels. Schon im Ubernachsten (nach seiner Rede liber die Endzeit im 13. Kapitel) beginnt die
Passionsgeschichte. In dieser wortlosen Begegnung mit der unscheinbaren, namenlosen Frau kommt
es zur letzten Begegnung Jesu aulRerhalb seines Jiinger-Kreises. Von nun an ist er nur noch mit seinen
Jingern und mit Gleichgiltigen oder Todfeinden zusammen. Man kénnte sagen, dass diese Episode in
der Dramaturgie des Markus der letzte positive Eindruck ist, den er von dieser Welt wahrnimmt:
Jesus steht ihr gegeniliber und staunt. In dieser wortlosen Geste der armen Witwe spiegelt sich
bereits sein eigenes Geschick. In wortwortlich kleiner Miinze tut sie das, was ihm am Karfreitag
bevorsteht. Sie lasst alles los, steht vollig mit leeren Handen da. Diese Frau nimmt seine Passion
vorweg. Auch er geht demnéachst hin und gibt alles, was er herzugeben hat und behalt nichts zuriick.
Er, ., der reich war, wurde arm um unseretwillen” (2 Kor 8,9) - und seine restlose Ganzhingabe zu
unserem Heil bildet sich fiir den Evangelisten hier am Opferkasten des Tempels bereits ab. Auch Jesus
legt schlielRlich sein ganzes Geschick in die Hinde dessen, den er seinen Vater nennt.

lll. Auch die Passion dieses armen franzosischen Landpfarrers ahmt Jesu Ganzhingabe nach. In der
Mitte des Romans, um nicht zu sagen: auf seinem Hohepunkt, geht es nicht um eine arme Witwe,
sondern um die reiche Grafin. In einer langen Szene, in der fir einen Moment das Wirken Gottes
greifbar wird, wachst dieser armselige Priester Gber sich selbst hinaus und bringt allein durch seine
menschliche Prdasenz eine jahrhundertealte Wand aus aristokratischem Diinkel und Vorurteilen nach
und nach zum Einsturz. In diesem Gesprach des hilflosen Pfarrers mit dieser hochmiitigen, so fromm
scheinenden Frau wird ein Seelendialog erkennbar, in dem sich am Ende die Losung des irdischen
Knotens, die Rickkehr zu Gott vollzieht, und zwar durch die schon fast physisch nachvollziehbare
Kraft der Anwesenheit eines unerkannten Heiligen. Dieses Gesprach ist keine Beichte, aber es hat die
Kraft sakramentaler Verwandlung, die einen neugeborenen Menschen ins Leben zu entlassen scheint.
Aber dann kommt der Tod!

G. Bernanos produzierte keinen katholischen Kitsch. Deshalb ist bei ihm auch der befreiende Tod, den
die Grafin und am Ende auch der schon lange todkranke junge Landpfarrer erleidet, ein Tod in bitterer
Einsamkeit: Die Grafin stirbt nachts, allein in ihrem prunkvollen Schlafgemach. Der arme Landpfarrer
hingegen in einem provisorischen, armseligen Quartier, in einer Liege auf dem Flur eines abtriinnigen
Priesterfreundes. Der Roman endet mit dessen Bericht, mit einem Brief, an dessen Ende es heif3t:

»Einige Augenblicke spdter legte er seine Hand auf die meine, wdhrend er mir mit seinem Blick ein
unmissverstdndliches Zeichen gab, ich méchte mein Ohr seinem Mund néhern. Da nun hat er deutlich,
wenn auch duflerst langsam die Worte gesprochen, die ich mit voller Sicherheit ganz genau

wiederzugeben vermag: ,Was macht das schon aus? Alles ist Gnade! ‘- Ich glaube, er starb gleich
darauf”

Hingabe an Gott, Ganzhingabe an Gott ist Gnade! Erkdmpfte, erbetene und schlielich unverhofft
gewdhrte Gnade Gottes.

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)

www.se-nord-hd.de



	Predigt am 08.11.2015 (32. Sonntag Lj. B) - Mk 12,38- 44

