
1

Predigt am 08.11.2015  (32. Sonntag Lj. B) - Mk 12,38- 44
Hingabe ist Gnade

I.  Es hat mich nicht mehr losgelassen: Das Scherflein der armen Witwe und das „Tagebuch eines 
Landpfarrers“. Sie haben zunächst rein gar nichts miteinander zu tun. Beide aber verkörpern für mich 
etwas von dem, was Jesus wollte und was ihn selber kennzeichnete: Die Hingabe, ja die Ganzhingabe, 
die er seinen Jüngern mit dieser armen Frau im heutigen Evangelium vor Augen stellt,  und die mir  
seit  meinen  Freiburger  Studienjahren  unerreichbar  vor  Augen  steht.  Damals  habe  ich  ihn 
verschlungen,  diesen  meisterhaften  französischen  Roman  „Tagebuch  eines  Landpfarrers“ von 
Georges Bernanos; 1936 erschienen und von uns angehenden Priestern in den 1970er Jahren mit 
Erschütterung  gelesen  –  vielleicht  ein  wenig  zu  hochgemut  und  romantisch,  aber  auch  in  der 
realistischen  Vorahnung  der  inneren  Kämpfe  unserer  priesterlichen  Berufung,  aber  auch  der 
befürchteten Erfolglosigkeit unseres priesterlichen Berufes. - Neulich wurde ich darauf aufmerksam 
gemacht, dass dieser Roman in einer neuen Übersetzung (von Veit Neumann, erschienen im Pustet-
Verlag) vorliegt, was höchste Zeit war, weil die bisherige Übersetzung ins Deutsche (von Jakob Hegner 
im Johannes-Verlag) sprachlich doch sehr ungenügend ist. Leider konnte ich die neue Ausgabe noch 
nicht erwerben; die Nachfrage scheint so groß zu sein, dass sie bereits schon wieder vergriffen und 
mit einer längeren Lieferfrist verbunden ist. - So nahm ich also nach vielen Jahren wieder das alte 
Exemplar zur Hand und las diesen Roman noch einmal mit weit mehr Erschütterung als damals:
Der junge, namenlos bleibende Pfarrer kommt direkt aus dem Seminar und bekommt eine kleine 
ländliche Pfarrei im verregnet-tristen Flandern übertragen. Ein fahles Grau liegt wie ein schmutziger 
Schleier über der Szenerie. Kaum einmal ist von Licht, von Sonne, von Freude die Rede. In seinem 
stets in der Nacht geschriebenen Tagebuch, das der Roman uns in Auszügen mitteilt, spiegeln sich die 
vergeblichen Versuche des jungen Priesters, sich mit seiner Gemeinde anzufreunden, ihr Leben zu 
teilen  und  die  Menschen  mit  seinem  Wirken  zu  erreichen.  Doch  die  dickfellige  bäuerliche 
Bevölkerung intrigiert genauso gegen ihn wie die gräfliche Herrschaft, von deren Patronat er abhängig  
ist.  Selbst  die  Kinder  machen  sich  einen  Spaß  daraus,  ihn  bloßzustellen  und  zu  demütigen.  Die  
irrationale Ablehnung, die der arme Landpfarrer erfährt, und die Bösartigkeiten der ihm anvertrauten 
Menschen lassen  ihn  mehr  und  mehr  an  sich  selber  zweifeln.  Überall,  wo  er  auftaucht,  löst  er  
Konflikte aus, die verborgen unter der Oberfläche ungerechter sozialer Verhältnisse liegen, ohne dass  
er die Kraft hat, etwas dagegen zu tun. Dieser Widerspruch zwischen Anspruch und Wirklichkeit, der  
uns schließlich auch im heutigen Evangelium begegnet, wo auch von Scheinheiligkeit und Ehrsucht  
die Rede ist; dieser tragische Widerspruch gibt dem Tagebuch dieses Pfarrers seine innere Dynamik.  
Doch  immer  dann,  wenn  die  Außenperspektive  die  Herrschaft  über  das  Innere  zu  übernehmen 
scheint;  immer  dann,  wenn  das  stumpfe  Urteil,  das  sich  die  kleine,  stumpfsinnige  Welt  seines 
Sprengels über ihn anmaßt, zu einer ihn lähmenden Gewissheit zu werden beginnt, tritt aus dem 
Schatten seiner Verzweiflung Christus unsichtbar an seine Seite. Dann durchbricht das Tagebuch die  
Mauer des Sagbaren und überschreitet die Schwelle zum Gebet. Dann, heißt es, „war mir das Gebet  
so unerlässlich wie meinen Lungen die Luft und der Sauerstoff meinem Blut… Oh ich weiß sehr wohl,  
dass schon der Wunsch zu beten, ein Gebet ist und Gott mehr nicht verlangen kann.“
Der junge Landpfarrer will sein erbärmliches Ego überwinden und mit jenem Christus eins werden,  
der seinen Jüngern im heutigen Evangelium die unscheinbare Ganzhingabe der  armen Witwe als 
Vorbild hinstellt. Dieser Roman ist ein Dokument des menschlichen Kampfes um Selbstbehauptung, 
die sich gegen die Selbsthingabe, ja Selbstaufgabe stemmt, die nach Jesu Worten ein Leben in seiner  
Nachfolge erfordert. Ich gestehe gerne ein, dass auch das Tagebuch eines Stadtpfarrers nicht weit 
davon entfernt wäre. 
II.  Vermutlich deshalb kam mir dieser vergessene Roman in den Sinn, um ihn mit  der Szene des 
heutigen Evangeliums in Beziehung zu bringen. Jesus scheint sich selber in dieser Frau zu sehen, die 
ihre ganze Existenz mit dem Wenigen, das sie hat und hergibt, aufs Spiel setzt – in einer  restlosen 
Hingabe, in einem  grenzenlosen Vertrauen, dass Gott sich um sie kümmert und ihr kummervolles 
Dasein zu sichern vermag. Sie wagt den Ernstfall im Vertrauen, dass Gott auch das Verborgene sieht 



2

und sie nicht im Stich lassen wird. Sie hat nichts anderes mehr in der Hand. So wird es Jesus bald auch 
ergehen. Es ist kein Zufall, dass der Evangelist Markus diese Begebenheit vom Opfer der armen Witwe 
genau an jenen Wendepunkt stellt, da das öffentliche Wirken Jesu beendet ist. Es ist das Ende des 12.  
Kapitels.  Schon im übernächsten  (nach seiner  Rede  über  die  Endzeit  im 13.  Kapitel)  beginnt  die 
Passionsgeschichte. In dieser wortlosen Begegnung mit der unscheinbaren, namenlosen Frau kommt 
es zur letzten Begegnung Jesu außerhalb seines Jünger-Kreises. Von nun an ist er nur noch mit seinen 
Jüngern und mit Gleichgültigen oder Todfeinden zusammen. Man könnte sagen, dass diese Episode in 
der Dramaturgie des Markus der letzte positive Eindruck ist,  den er von dieser Welt  wahrnimmt:  
Jesus  steht  ihr  gegenüber  und staunt.  In  dieser  wortlosen  Geste  der  armen Witwe spiegelt  sich  
bereits  sein eigenes Geschick.  In  wortwörtlich  kleiner  Münze tut  sie  das,  was ihm am Karfreitag  
bevorsteht.  Sie lässt alles los,  steht völlig mit leeren Händen da. Diese Frau nimmt seine Passion  
vorweg. Auch er geht demnächst hin und gibt alles, was er herzugeben hat und behält nichts zurück.  
Er, „der reich war,  wurde arm um unseretwillen“ (2 Kor 8,9) -  und seine restlose Ganzhingabe zu 
unserem Heil bildet sich für den Evangelisten hier am Opferkasten des Tempels bereits ab. Auch Jesus  
legt schließlich sein ganzes Geschick in die Hände dessen, den er seinen Vater nennt. 
III.  Auch die Passion dieses armen französischen Landpfarrers ahmt Jesu Ganzhingabe nach. In der  
Mitte des Romans, um nicht zu sagen: auf seinem Höhepunkt, geht es nicht um eine arme Witwe, 
sondern um die reiche Gräfin. In einer langen Szene, in der für einen Moment das Wirken Gottes  
greifbar wird,  wächst dieser armselige Priester über sich selbst hinaus und bringt allein durch seine 
menschliche Präsenz eine jahrhundertealte Wand aus aristokratischem Dünkel und Vorurteilen nach 
und nach zum Einsturz. In diesem Gespräch des hilflosen Pfarrers mit dieser hochmütigen, so fromm  
scheinenden Frau wird ein Seelendialog erkennbar, in dem sich am Ende die Lösung des irdischen 
Knotens, die Rückkehr zu Gott vollzieht,  und zwar durch die schon fast physisch nachvollziehbare  
Kraft der Anwesenheit eines unerkannten Heiligen. Dieses Gespräch ist keine Beichte, aber es hat die 
Kraft sakramentaler Verwandlung, die einen neugeborenen Menschen ins Leben zu entlassen scheint.  
Aber dann kommt der Tod! 
G. Bernanos produzierte keinen katholischen Kitsch. Deshalb ist bei ihm auch der befreiende Tod, den  
die Gräfin und am Ende auch der schon lange todkranke junge Landpfarrer erleidet, ein Tod in bitterer  
Einsamkeit: Die Gräfin stirbt nachts, allein in ihrem prunkvollen Schlafgemach. Der arme Landpfarrer  
hingegen in einem provisorischen, armseligen Quartier, in einer Liege auf dem Flur eines abtrünnigen  
Priesterfreundes. Der Roman endet mit dessen Bericht, mit einem Brief, an dessen Ende es heißt: 
„Einige Augenblicke später legte er seine Hand auf die meine, während er mir mit seinem Blick ein  
unmissverständliches Zeichen gab, ich möchte mein Ohr seinem Mund nähern. Da nun hat er deutlich,  
wenn  auch  äußerst  langsam  die  Worte  gesprochen,  die  ich  mit  voller  Sicherheit  ganz  genau  
wiederzugeben vermag: ‚Was macht das schon aus? Alles ist Gnade! ‘ -  Ich glaube, er starb gleich  
darauf.“
Hingabe an Gott, Ganzhingabe an Gott ist Gnade! Erkämpfte, erbetene und schließlich unverhof 
gewährte Gnade Gottes.

Josef Mohr, Stadtkirche Heidelberg (St. Vitus + St. Raphael)
www.se-nord-hd.de


	Predigt am 08.11.2015 (32. Sonntag Lj. B) - Mk 12,38- 44

